
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 6

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 6,
Die byzantinische Tradition

Autor: Dillier, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
6. Die byzantinische Tradition

Felix Dillier

Standortbestimmung

Die Orthodoxie, das heisst die Gemeinschaft
der Kirchen byzantinischer Tradition unter
dem Ehrenvorsitz des Patriarchen von
Konstantinopel, ist Trägerin der kirchlichen
Überlieferung, die in die Anfänge der Christenheit
zurückreicht. Die Geschichte der Alten
ungeteilten) Kirche ist in ihr lebendig geblieben.
Die grossen östlichen Kirchenväter prägen
nach wie vor ihren Gottesdienst und ihr Leben.
Diese Kirchen haben immer wieder Zeiten der

Verfolgung und des Leidens gekannt:
Jahrhunderte unter muslimischer Herrschaft,
Jahrzehnte kommunistischer Unterdrückung
mit Abertausenden von Märtyrern. Die
Orthodoxen Kirchen haben an unserer Statt ein
Stück Widerstand ausgehalten. Die solidarische

Begegnung mit der Orthodoxie ist darum
so etwas wie eine Schuld der Dankbarkeit.
Leider hat eine allmähliche Entfremdung
stattgefunden zwischen den Kirchen des
Ostens und des Westens, vor allem weil letztere

in vielen Dingen die gemeinsame Tradition
verlassen und andere Wege gegangen sind. So
kam es immer wieder zu Spaltungen bis zum
endgültigen Bruch (1054 für das Patriarchat

Felix Dillier (1932), Priester des Bistums Basel,
wirkte als Pfarrer in der Seelsorgearbeit. Seit
1992 ist er Grossarchimandrit (Titularerzabt)
der griechisch-melkitiscb-katholischen Mutterkirche

von Jerusalem, die mit Rom in Gemeinschaft

steht, und betreut die Gläubigen dieser
Kirche in der Schweiz. Er ist Vorstandsmitglied
der «Catholica Unio» (Werk der Ostkirchenhilfe)

und lebt in Zug.

von Konstantinopel, 1724 für jenes von
Antiochien usw.).
Die Schismen und Spaltungen innerhalb des

Christentums haben dazu geführt, dass selbst
sein Kern auseinanderlaufend ausgelegt und
gelebt wurde. Für die einen (Katholiken)
besteht dieser Kern in der Eroberung des Guten,
welche die Anschauung Gottes (visio beatifica)
«verdient», für die andern (Protestanten) in
der «absoluten Hoheit» Gottes, der seine
Auserwählten rechtfertigt, während es der Orthodoxie

um das neue vergöttlichte («vergottete»)
Geschöpf geht, das aus der Menschenliebe
Gottes herausströmt. Das Kriterium der
Wahrheit in der Kirche wurde unterschiedlich
verstanden: Entweder ist es die Unfehlbarkeit
des Papstes oder die der Heiligen Schrift (sola

scriptura), während für die Orthodoxie der
Konsens der Kirche, Leib Christi, letztes Kriterium

bildet.
Diese verschiedenen Vorstellungen können
nicht relativiert werden, indem sie auf blosse

kulturelle und historische Unterschiede
zurückgeführt werden. Keim und Kern ist die
unreduzierbare religiöse Erfahrung des

Christentums, die viel wesentlicher ist als die kulturellen

und historischen Unterschiede. Von da
her stellt sich die Frage der apostolischen
Kontinuität und der Treue zum Geist der
apostolischen Verkündigung (Kerygma) als Kriterium

jeder Überlieferung. Niemand kann sich
den Sinn der Heiligen Schrift aneignen,
indem er von seiner eigenen Subjektivität und
von seinem eigenen kulturellen und historischen

Erbe ausgeht, wenn er deren lebendige
Auslegung nicht übernimmt, so wie sie durch
Jahrhunderte im Leben der Kirche gegeben ist



durch den Heiligen Geist, der durch die Apostel,

die Heiligen und die Propheten spricht.
Der Christ hat nicht in erster Linie sich selbst

zu verwirklichen (aufzubauen), vielmehr soll

er die Kirche verwirklichen (aufbauen: 1 Kor
14,4). Nur wenn er am Aufbau der Kirche
teilnimmt, baut er sich selbst auf. Die Kirche ist
nach dem Willen des Drei-Einen Gottes der
Ort, wo die Berufung des Menschen zur
Vergöttlichung seine Verwirklichung findet.
Um die Orthodoxie kennen zu lernen, genügt
es nicht, gewisse Unterschiede zu den anderen
Konfessionen aufzuzählen. Die Orthodoxie
stellt sich als ein geistiges Ganzes vor, das
wesentlich Leben ist und nicht in Definitionen
eingesperrt werden kann. In der Tat, «die
Orthodoxie ist die am wenigsten normative Form

Russisch-orthodoxes Brustkreuz.

des Christentums, ist am wenigsten übertragbar

in Konzepte» (Evdokimov).
Die Orthodoxe Kirche liegt in der lebendigen
Fortsetzung der Urkirche; sie hat ein waches
Bewusstsein ihres Lebens aus der apostolischen

Kontinuität. Die Botschaft der Apostel
lebt in ihr durch das Zeugnis der Kirchenväter
und der sieben ökumenischen Konzilien. Die
apostolische Kontinuität ist nicht nur historisch
und kann nicht auf die apostolische Sukzession

reduziert werden; sie ist auch eschatolo-

gisch (endzeitlich), was auf den ersten Augenblick

als Paradox erscheint: Die Synthese
zwischen Geschichte und Endzeit kann nur in
der Eucharistie verwirklicht werden, die
zugleich Stiftung und Ereignis, Geschichte und
Endzeit ist, und somit Fundament der Ekkle-
siologie Theologie der Kirche).
Im 11. Jahrhundert verlässt Rom - aus orthodoxer

Sicht — den gemeinsamen Stamm, der
weiter lebt in der Orthodoxen Kirche. Oft
wurden die politisch-kulturellen Gründe
hervorgehoben. Die tieferen Ursachen dieser

Trennung sind jedoch religiöser Natur: Der
Wille der Päpste, den Sinn des Primates
umzudeuten von einer geistigen Autorität in eine

juridische Vollmacht über die Ortskirchen. Dies
bedeutete eine Schmälerung der Rolle, die
dem Heiligen Geist zugeschrieben wird, somit
auch des allgemeinen Priestertums aller
Gläubigen, zu Gunsten der institutionellen
Dimension der Kirche; d.h. die Erweiterung des

Institutionellen auf Kosten des Charismatischen

war ein Hauptgrund der Spaltung.
Innerhalb des Abendlandes ist die Orthodoxie
die dritte christliche Konfession geworden.
Deshalb kann man nicht länger von «Ostkirche»

im geografischen Sinn sprechen. Dieser
Ausdruck erhält eine rein geistige Bedeutung:
Die Orthodoxie ist der geistige Osten des

Christentums. Das 2. Vatikanische Konzil
formuliert es so: «Es darf ebenfalls nicht
unerwähnt bleiben, dass die Kirchen des Orients
von Anfang an einen Schatz besitzen, aus dem
die Kirche des Abendlandes in den Dingen der

Liturgie, in ihrer geistlichen Tradition und in
der rechtlichen Ordnung geschöpft hat»

(Dekret über den Ökumenismus «Unitatis re-
dintegratio», 14).



Ekklesiologie

Der orthodoxe Christ ist sich seiner
Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft (ekklesia)
sehr bewusst. Gegenüber dem Protestantismus

unterstreicht die Orthodoxie die Wichtigkeit

der hierarchischen Struktur, der
apostolischen Kontinuität, des dreifachen Amtes:
Bischof, Priester und Diakon. Im Gegensatz

aber zum Römischen Katholizismus, der
in Kategorien von weltweiter Jurisdiktion und
päpstlicher Vormachtstellung denkt, stellt sich
die Orthodoxie durch die bischöfliche Sy-
nodalität und die Konziliarität dar. Während
Rom die Unfehlbarkeit des Papstes betont,
hebt die Orthodoxie die Treue der Kirche als

Ganzer hervor: Der «consensus ecclesiae», die

Rezeption durch die Ortskirchen begründet
das Kriterium der Wahrheit.
Für die Orthodoxie betrachtet der Römische
Katholizismus die Kirche allzu leicht als

Organisation, wenn nicht sogar als Machtstruktur.

Für sie hingegen ist die Kirche in erster
Linie der Ort einer geistigen und geheimnisvollen

Wirklichkeit: Vor allem ist die Kirche
das Mysterium der sichtbaren Gegenwart Gottes

unter den Menschen, sie ist eine Theophanie
(Erscheinung Gottes), sie ist Vorwegnahme der
Parusie (Wiederkunft Christi). Dies schliesst
die Organisation keineswegs aus, aber diese ist

zweitrangig im Vergleich mit der Dimension
des Mysteriums. Für den orthodoxen Christen
ist die Kirche nicht eine Tatsache, die existiert
und die er feststellt, sondern ein «Geheimnis»,
das er glaubt. Deshalb bekreuzigt er sich
jedesmal in der Göttlichen Liturgie, wenn die
Kirche erwähnt wird, genauso wie er es tut,
beim Anrufen der Heiligsten Dreieinigkeit.
Der orthodoxe Christ betrachtet die Kirche
immer in ihrer Verbindung zu Christus und
zum Heiligen Geist: Sie ist die Ikone (Abbild)
der Heiligsten Dreieinigkeit (Urbild), sie ist der
Leib Christi, auf dem der Geist ruht und in
dem sich das weiter dauernde Pfingsten ereignet.

Deshalb ist die Epiklese, die Anrufung des

Heiligen Geistes, ein Wesenselement jeder
sakramentalen oder liturgischen Handlung.
Schliesslich ist Folgendes zu unterstreichen:
Während die Römisch-katholische Kirche

vom abstrakten Begriff der «Universalkirche»,
von der die Ortskirchen nur Unterteilungen
sind, ausgeht, glaubt die Orthodoxie, dass die
«Ortskirche», in der Eucharistie um ihren
Bischof versammelt, die katholische Kirche in
ihrer Fülle bildet. Unter der Bedingung natürlich,

dass diese Ortskirche in Glaubens- und
Sakramentsgemeinschaft mit den anderen
Ortskirchen steht. Die Universalität der Kirche

ergibt sich somit aus der Communio, der
Einheit des Glaubens und der sakramentalen
Praxis zwischen den Ortskirchen.

Lehre

Die Orthodoxe Kirche erhebt nicht den
Anspruch, mit Hilfe von Dogmen (Glaubenssätzen)

das Heilsmysterium rational oder sogar
juridisch fassen zu können. Sie behauptet
einzig und allein, dieses Mysterium vor
Abweichungen und Irrtümern beschützen zu
können. Übrigens erklärt sie dogmatische
Definitionen nur ungern, und wenn sie
angesichts bestimmter Irrtümer nicht anders
handeln kann. Der Römische Katholizismus
bemüht sich hingegen seit Thomas von
Aquin, das Heilsmysterium in ein Begriffssystem

zu fassen und es so der Vernunft unterzuordnen.

Für die Orthodoxie ist das Dogma
Doxologie (Lobpreisung) und Kontemplation
(Beschauung) und bildet eine unzertrennbare
Einheit mit der Liturgie und dem geistigen
Leben. Theologie, Liturgie und geistiges Leben
sind ergänzende Ausdrücke derselben religiösen

Erfahrung: Theologie betreiben ist sowohl
eine Form von Zeugnis als auch Anbetung,
während die Liturgie ebenso Lobpreis wie
Verkündigung ist.

Liturgie

Nach einem Wort von George Florovsky «ist
das Christentum eine liturgische Religion. Die
Kirche ist in erster Linie eine anbetende
Gemeinschaft. Die Lehre und die Organisation
kommen erst nachher». Um die Kenntnis der
Orthodoxie zu erlangen, ist es nicht notwendig,

in erster Linie Bücher zu lesen, sondern
ihre Liturgie zu feiern. «Komm und sieh» para-



phrasiert Sergej Bulgakov das Johannesevangelium.

Der Mensch wird als Gemeinschafts- und
somit als liturgisches Wesen betrachtet, der sich
selbst nur durch die Verherrlichung Gottes
verwirklicht, was in sich ein gemeinschaftliches

Handeln ist. Die persönliche Lobpreisung

hat nur einen Sinn, wenn sie in Beziehung

steht mit dem gemeinschaftlichen und
liturgischen Lobpreis, dessen Fortsetzung sie

ist. Die Gesamtheit der religiösen Erfahrung
und des Glaubens der Orthodoxie drückt sich
somit in der Liturgie und durch die Liturgie
aus. Die Liturgie hat die schönsten Dichtungen,

die Kunst und die Musik inspiriert.
Niemals wurde sie jedoch reserviertes Besitztum
der Gelehrten und der Kleriker, denn sie

gehört dem Volk als «gemeinsames Werk», als

«leitourgia» des christlichen Volkes.

Ausblick

Anschliessend stellt sich die Frage der Bedeutung

der Anwesenheit einer orthodoxen
Minderheit im Abendland: Was kann die Orthodoxie

dem Westen geben, was kann sie vom
Westen erhalten? Trotz einer sehr bewegten
Geschichte, Türkenherrschaft und kommunistischer

Herrschaft, ist es der Orthodoxie
gelungen, die ununterbrochene Kontinuität mit

der Tradition der Apostel und der Kirchenväter

zu bewahren. Deshalb trägt sie in sich die

Fähigkeit und Möglichkeit, geistige Gegensätze

zwischen Orient und Okzident zu
überwinden: Zwischen dem Okzident der
Rationalität, des kritischen Geistes, des
fortdauernden Hinterfragens, der Historizität, —

wo aber der Anthropozentrismus (Mensch als

Mittelpunkt) oft das Göttliche ausräumt —,

und dem Orient als Gegenpol, der fernöstlichen

Geistigkeit der traditionellen Kulturen,
die in dem magischen Bereich einer
unpersönlichen Sakralität stagniert, welche Historizität

verneint und das Menschliche im
unbestimmten Göttlichen auflöst.
Die Orthodoxie kann durch ihre demütige
und diskrete Präsenz dem abendländischen
Christentum helfen, die Wurzeln der
ungeteilten Kirche zu entdecken; zuerst alles, was
die ungeteilte Kirche auf den 5. und 6.
Ökumenischen Konzilien definiert hat und im
Abendland nie richtig aufgenommen wurde,
besonders die Bejahung, dass Gott im Fleische
den Tod erlitten hat. Andererseits braucht die
Orthodoxie die Charismen der Westkirche,
z. B. den missionarischen Geist und das soziale

Engagement. Dies ist der Sinn des von Papst
Johannes Paul II. oft zitierten Satzes: «Die Kirche

muss wieder lernen, mit beiden Lungenflügeln

zu atmen.»

Griechisch-katholische Liturgie
(Messe) in der Franziskanerkirche

Luzern: Grossarchimandrit
F. Dillier (Mitte) mit Archi-
mandrit Th. Eglojf (links) und
Diakon J. P. Deschler (rechts).


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 6, Die byzantinische Tradition

