Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 6

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 6,
Die byzantinische Tradition

Autor: Dillier, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030908

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Farben des Regenbogens

Grosse christliche Traditionen

6. Die byzantinische Tradition

Felix Dillier

Standortbestimmung

Die Orthodoxie, das heisst die Gemeinschaft
der Kirchen byzantinischer Tradition unter
dem Ehrenvorsitz des Patriarchen von Kons-
tantinopel, ist Trigerin der kirchlichen Uber-
lieferung, die in die Anfinge der Christenheit
zuriickreicht. Die Geschichte der Alten (= un-
geteilten) Kirche ist in ihr lebendig geblieben.
Die grossen 6stlichen Kirchenviter prigen
nach wie vor ihren Gottesdienst und ihr Leben.
Diese Kirchen haben immer wieder Zeiten der
Verfolgung und des Leidens gekannt: Jahr-
hunderte unter muslimischer Herrschaft,
Jahrzehnte kommunistischer Unterdriickung
mit Abertausenden von Mirtyrern. Die Or-
thodoxen Kirchen haben an unserer Statt ein
Stiick Widerstand ausgehalten. Die solidari-
sche Begegnung mit der Orthodoxie ist darum
so etwas wie eine Schuld der Dankbarkeit.
Leider hat eine allmihliche Entfremdung
stattgefunden zwischen den Kirchen des
Ostens und des Westens, vor allem weil letzte-
re in vielen Dingen die gemeinsame Tradition
verlassen und andere Wege gegangen sind. So
kam es immer wieder zu Spaltungen bis zum
endgiiltigen Bruch (1054 fiir das Patriarchat

Felix Dillier (1932), Priester des Bistums Basel,
wirkte als Pfarrer in der Seelsorgearbeit. Seit
1992 ist er Grossarchimandrit (Titularerzabt)
der griechisch-melkitisch-katholischen Mutter-
kirche von ferusalem, die mit Rom in Gemein-
schaft steht, und betreut die Gliubigen dieser
Kirche in der Schweiz. Er ist Vorstandsmitglied
der «Catholica Unio» (Werk der Ostkirchenbil-
fe) und lebt in Zug.

von Konstantinopel, 1724 fiir jenes von An-
tiochien usw.).

Die Schismen und Spaltungen innerhalb des
Christentums haben dazu gefiihrt, dass selbst
sein Kern auseinanderlaufend ausgelegt und
gelebt wurde. Fiir die einen (Katholiken) be-
steht dieser Kern in der Eroberung des Guten,
welche die Anschauung Gorttes (visio beatifica)
«verdient», fiir die andern (Protestanten) in
der «absoluten Hoheit» Gottes, der seine Aus-
erwihlten rechtfertigt, wihrend es der Ortho-
doxie um das neue vergortlichte («vergottete»)
Geschipf geht, das aus der Menschenliebe
Gottes herausstromt. Das Kriterium der
Wahrheit in der Kirche wurde unterschiedlich
verstanden: Entweder ist es die Unfehlbarkeit
des Papstes oder die der Heiligen Schrift (sola
scriptura), wihrend fiir die Orthodoxie der
Konsens der Kirche, Leib Christi, letztes Krite-
rium bildet.

Diese verschiedenen Vorstellungen kénnen
nicht relativiert werden, indem sie auf blosse
kulturelle und historische Unterschiede
zuriickgefithrt werden. Keim und Kern ist die
unreduzierbare religiose Erfahrung des Chris-
tentums, die viel wesentlicher ist als die kultu-
rellen und historischen Unterschiede. Von da
her stellt sich die Frage der apostolischen Kon-
tinuitit und der Treue zum Geist der apos-
tolischen Verkiindigung (Kerygma) als Krite-
rium jeder Uberlieferung. Niemand kann sich
den Sinn der Heiligen Schrift aneignen, in-
dem er von seiner eigenen Subjektivitit und
von seinem eigenen kulturellen und histori-
schen Erbe ausgeht, wenn er deren lebendige
Auslegung nicht tibernimmt, so wie sie durch
Jahrbunderte im Leben der Kirche gegeben ist

124



125

durch den Heiligen Geist, der durch die Apos-
tel, die Heiligen und die Propheten spricht.
Der Christ hat nicht in erster Linie sich selbst
zu verwirklichen (aufzubauen), vielmehr soll
er die Kirche verwirklichen (aufbauen: 1 Kor
14,4). Nur wenn er am Aufbau der Kirche teil-
nimmt, baut er sich selbst auf. Die Kirche ist
nach dem Willen des Drei-Einen Gottes der
Ort, wo die Berufung des Menschen zur Ver-
gottlichung seine Verwirklichung findet.

Um die Orthodoxie kennen zu lernen, gentigt
es nicht, gewisse Unterschiede zu den anderen
Konfessionen aufzuzihlen. Die Orthodoxie
stellt sich als ein geistiges Ganzes vor, das we-
sentlich Leben ist und nicht in Definitionen
eingesperrt werden kann. In der Tat, «die Or-
thodoxie ist die am wenigsten normative Form

A

r] e RiART &
FrIAe T

oy

Russisch-orthodoxes Brustkreuz.

des Christentums, ist am wenigsten {ibertrag-
bar in Konzepte» (Evdokimov).

Die Orthodoxe Kirche liegt in der lebendigen
Fortsetzung der Urkirche; sie hat ein waches
Bewusstsein ihres Lebens aus der apostoli-
schen Kontinuitit. Die Botschaft der Apostel
lebt in ihr durch das Zeugnis der Kirchenviiter
und der sieben 6kumenischen Konzilien. Die
apostolische Kontinuitit ist nicht nur historisch
und kann nicht auf die apostohsche Sukzes-
sion reduziert werden; sie ist auch eschatolo-
gisch (endzeitlich), was auf den ersten Augen-
blick als Paradox erscheint: Die Synthese
zwischen Geschichte und Endzeit kann nur in
der Eucharistie verwirklicht werden, die zu-
gleich Stiftung und Ereignis, Geschichte und
Endzeit ist, und somit Fundament der Ekkle-
siologie (= Theologie der Kirche).

Im 11. Jahrhundert verlisst Rom — aus ortho-
doxer Sicht — den gemeinsamen Stamm, der
weiter lebt in der Orthodoxen Kirche. Oft
wurden die politisch-kulturellen Griinde her-
vorgehoben. Die tieferen Ursachen dieser
Trennung sind jedoch religiser Natur: Der
Wille der Pipste, den Sinn des Primates um-
zudeuten wvon einer geistigen Autoritiit in eine
juridische Vollmacht iiber die Ortskirchen. Dies
bedeutete eine Schmilerung der Rolle, die
dem Heiligen Geist zugeschrieben wird, somit
auch des allgemeinen Priestertums aller Gliu-
blgen, zu Gunsten der institutionellen Di-
mension der Kirche; d. h. die Erweiterung des
Institutionellen auf Kosten des Charismarti-
schen war ein Hauptgrund der Spaltung,.
Innerhalb des Abendlandes ist die Orthodoxie
die dritte christliche Konfession geworden.
Deshalb kann man nicht linger von «Ostkir-
che» im geografischen Sinn sprechen. Dieser
Ausdruck erhilt eine rein geistige Bedeutung:
Die Orthodoxie ist der geistige Osten des
Christentums. Das 2. Vatikanische Konzil for-
muliert es so: «Es darf ebenfalls nicht uner-
wihnt bleiben, dass die Kirchen des Orients
von Anfang an einen Schatz besitzen, aus dem
die Kirche des Abendlandes in den Dingen der
Liturgie, in ihrer geistlichen Tradition und in
der rechtichen Ordnung geschépft hat
(Dekret iiber den Okumenismus «Unitatis re-
dintegratio», 14).



Ekklesiologie

Der orthodoxe Christ ist sich seiner Zu-
gehorigkeit zu einer Gemeinschaft (ekklesia)
sehr bewusst. Gegeniiber dem Protestantis-
mus unterstreicht die Orthodoxie die Wich-
tigkeit der hierarchischen Struktur, der apos-
tolischen Kontinuitit, des dreifachen Amrtes:
Bischof, Priester und Diakon. Im Gegen-
satz aber zum Roémischen Katholizismus, der
in Kategorien von weltweiter Jurisdiktion und
pipstlicher Vormachtstellung denke, stellt sich
die Orthodoxie durch die bischéfliche Sy-
nodalitit und die Konziliaritit dar. Wihrend
Rom die Unfehlbarkeit des Papstes betont,
hebt die Orthodoxie die Treue der Kirche als
Ganzer hervor: Der «consensus ecclesiae», die
Rezeption durch die Ortskirchen begriindet
das Kriterium der Wahrheit.

Fiir die Orthodoxie betrachtet der Rémische
Katholizismus die Kirche allzu leicht als Or-
ganisation, wenn nicht sogar als Machtstruk-
tur. Fiir sie hingegen ist die Kirche in erster
Linie der Ort einer geistigen und geheimnis-
vollen Wirklichkeit: Vor allem ist die Kirche
das Mysterium der sichtbaren Gegenwczrt Gottes
unter den Menschen, sie ist eine Theophanie
(Erscheinung Gottes), sie ist Vorwegnahme der
Parusie (Wiederkunft Christi). Dies schliesst
die Organisation keineswegs aus, aber diese ist
zweitrangig im Vergleich mit der Dimension
des Mysteriums. Fiir den orthodoxen Christen
ist die Kirche nicht eine Tatsache, die existiert
und die er feststellt, sondern ein «Geheimnis»,
das er glaubt. Deshalb bekreuzigt er sich je-
desmal in der Géttlichen Liturgie, wenn die
Kirche erwihnt wird, genauso wie er es tut,
beim Anrufen der Heiligsten Dreieinigkeit.
Der orthodoxe Christ betrachtet die Kirche
immer in ihrer Verbindung zu Christus und
zum Heiligen Geist: Sie ist die Jkone (Abbild)
der Heiligsten Dreieinigkeit (Urbild), sie ist der
Leib Christi, auf dem der Geist ruht und in
dem sich das weiter dauernde Pfingsten ereig-
net. Deshalb ist die Epiklese, die Anrufung des
Heiligen Geistes, ein Wesenselement jeder
sakramentalen oder liturgischen Handlung,
Schliesslich ist Folgendes zu unterstreichen:

Wihrend die Roémisch-katholische Kirche

vom abstrakten Begrift der «Universalkirche,
von der die Ortskirchen nur Unterteilungen
sind, ausgeht, glaubt die Orthodoxie, dass die
«Ortskirche», in der Eucharistie um ihren Bi-
schof versammelt, die katholische Kirche in
ihrer Fiille bildet. Unter der Bedingung natiir-
lich, dass diese Ortskirche in Glaubens- und
Sakramentsgemeinschaft mit den anderen
Ortskirchen steht. Die Universalitit der Kir-
che ergibt sich somit aus der Communio, der
Einheit des Glaubens und der sakramentalen
Praxis zwischen den Ortskirchen.

Lehre

Die Orthodoxe Kirche erhebt nicht den An-
spruch, mit Hilfe von Dogmen (Glaubenssit-
zen) das Heilsmysterium rational oder sogar
juridisch fassen zu kénnen. Sie behauptet
einzig und allein, dieses Mysterium vor Ab-
weichungen und Irrtiimern beschiitzen zu
konnen. Ubrigens erklirt sie dogmatische De-
finitionen nur ungern, und wenn sie ange-
sichts bestimmter Irrtiimer nicht anders
handeln kann. Der Romische Katholizismus
bemiiht sich hingegen seit Thomas von
Aquin, das Heilsmysterium in ein Begriffssys-
tem zu fassen und es so der Vernunft unterzu-
ordnen. Fiir die Orthodoxie ist das Dogma
Doxologie (Lobpreisung) und Kontemplation
(Beschauung) und bildet eine unzertrennbare
Einheit mit der Liturgie und dem geistigen
Leben. Theologie, Liturgie und geistiges Leben
sind ergiinzende Ausdriicke derselben religi-
sen Erfahrung: Theologie betreiben ist sowohl
eine Form von Zeugnis als auch Anbetung,
wihrend die Liturgie ebenso Lobpreis wie Ver-
kiindigung ist.

Liturgie

Nach einem Wort von George Florovsky «ist
das Christentum eine liturgische Religion. Die
Kirche ist in erster Linie eine anbetende Ge-
meinschaft. Die Lehre und die Organisation
kommen erst nachher». Um die Kenntnis der
Orthodoxie zu erlangen, ist es nicht notwen-
dig, in erster Linie Biicher zu lesen, sondern
ihre Liturgie zu feiern. «Komm und sieh» para-

126



127

phrasiert Sergej Bulgakov das Johannesevan-
gelium.

Der Mensch wird als Gemeinschafts- und so-
mit als liturgisches Wesen betrachtet, der sich
selbst nur durch die Verherrlichung Gottes
verwirklicht, was in sich ein gemeinschaftli-
ches Handeln ist. Die personliche Lobprei-
sung hat nur einen Sinn, wenn sie in Bezie-
hung steht mit dem gemeinschaftlichen und
liturgischen Lobpreis, dessen Fortsetzung sie
ist. Die Gesamtheit der religigsen Erfahrung
und des Glaubens der Orthodoxie driicke sich
somit in der Liturgie und durch die Liturgie
aus. Die Liturgie hat die schonsten Dichtun-
gen, die Kunst und die Musik inspiriert. Nie-
mals wurde sie jedoch reserviertes Besitztum
der Gelehrten und der Kleriker, denn sie
gehort dem Volk als «gemeinsames Werk», als
«leitourgia» des christlichen Volkes.

Ausblick

Anschliessend stellt sich die Frage der Bedeu-
tung der Anwesenheit einer orthodoxen Min-
derheit im Abendland: Was kann die Ortho-
doxie dem Westen geben, was kann sie vom
Westen erhalten? Trotz einer sehr bewegten
Geschichte, Tiirkenherrschaft und kommunis-
tischer Herrschaft, ist es der Orthodoxie ge-
lungen, die ununterbrochene Kontinuitit mit

der Tradition der Apostel und der Kirchenvi-
ter zu bewahren. Deshalb trigt sie in sich die
Fihigkeit und Maoglichkeit, geistige Gegen-
sitze zwischen Orient und Okzident zu
iiberwinden: Zwischen dem Okzident der Ra-
tionalitit, des kritischen Geistes, des fort-
dauernden Hinterfragens, der Historizitit, —
wo aber der Anthropozentrismus (Mensch als
Mittelpunkt) oft das Géttliche ausrdumt —,
und dem Orient als Gegenpol, der fernstli-
chen Geistigkeit der traditionellen Kulturen,
die in dem magischen Bereich einer unper-
sonlichen Sakralitit stagniert, welche Histori-
zitit verneint und das Menschliche im unbe-
stimmten Gottlichen auflost.

Die Orthodoxie kann durch ihre demiitige
und diskrete Prisenz dem abendlindischen
Christentum helfen, die Wurzeln der unge-
teilten Kirche zu entdecken; zuerst alles, was
die ungeteilte Kirche auf den 5. und 6. Oku-
menischen Konzilien definiert hat und im
Abendland nie richtig aufgenommen wurde,
besonders die Bejahung, dass Gott im Fleische
den Tod erlitten hat. Andererseits braucht die
Orthodoxie die Charismen der Westkirche,
z.B. den missionarischen Geist und das sozia-
le Engagement. Dies ist der Sinn des von Papst
Johannes Paul II. oft zitierten Satzes: «Die Kir-
che muss wieder lernen, mit beiden Lungen-
fliigeln zu atmen.»

Griechisch-katholische Liturgie
(Messe) in der Franziskanerkir-
che Luzern: Grossarchimandrit
E Dillier (Mitte) mit Archi-
mandrit Th. Egloff (links) und
Diakon J. P Deschler (rechts).



	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 6, Die byzantinische Tradition

