
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 5

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 5,
Die Christen am Nil: die koptische und äthiopische Kirche

Autor: Sexauer, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
5. Die Christen am Nil: Die koptische und äthiopische Kirche

P. Leonhard Sexauer

Das christliche Ägypten

Das Land am Nil war wohl die erste Region,
in der das Christentum weiträumig Fuss fassen

konnte und in der die Christen in der Mehrheit

waren. Eine Spur der frühen Christianisierung

findet sich sogar auch bei uns nördlich
der Alpen: Die aus dem Niltal stammenden
Soldaten der thebäischen Legion (Mauritius,
Urs, Viktor u.a.), die in St-Maurice VS und
anderswo als Christen das Martyrium erlitten.
Auf diesen Zusammenhang geht Abt Mauritius

in einem Artikel in der Nummer 7/96
unserer Zeitschrift näher ein. Diese frühe
Christianisierung Ägyptens bildete den
Nährboden für ein besonders fruchtbares theologisches

und spirituelles Leben.
Die ägyptische Weltstadt und antike
Bildungsmetropole Alexandrien war schon früh
ein Zentrum christlicher Theologie. Neben
Rom und Antiochien war das ägyptische
Alexandrien einer der drei wichtigen altkirchlichen

Patriarchensitze. Der Evangelist Markus
soll den christlichen Glauben dorthin
gebracht haben, und der koptisch-orthodoxe
Papst (der jeweilige Patriarch von Alexandrien)

gilt als Nachfolger auf dem Stuhl des

heiligen Markus. Die theologische Schule von
Alexandrien brachte die wichtigsten Köpfe des

damaligen christlichen Denkens hervor,
darunter vor allem Origenes (185-254).
Vielleicht noch wichtiger als die theologische
Schule wurde für die gesamte Kirche das

Mönchtum, dessen Wurzeln mehr oder weniger

in der ägyptischen Wüste liegen. Um dem
Evangelium radikal Folge zu leisten, zogen
sich Männer (und später auch Frauen) in die

Wüste zurück. Ihren Besitz verkauften sie

zuvor und gaben das Geld den Armen. In der
Wüste lebten sie als Einsiedler in strenger
Askese. Das im Westen bekannteste Beispiel ist
der heilige Antonius der Grosse (251-356).
Der heilige Athanasius (f 373), der selbst
Bischof von Alexandrien und damit Oberhaupt
der Kirche am Nil war, verfasste eine
Lebensbeschreibung (Vita Antonii), die in der ganzen
Kirche grossen Eindruck machte. Überhaupt
ging eine gewaltige Anziehungskraft von diesen

Wüstenvätern aus. Um die erfahrenen
Meister der Wüste bildeten sich bald Jüngerkreise.

Lernwillige und Neugierige zogen in
die Wüste, bisweilen drängt sich der Eindruck
eines regelrechten Wüstentourismus auf. Neben

den Mönchskolonien entwickelte sich
auch ein klösterliches Zusammenleben. Der
heilige Pachomius (290—346) gilt als Begründer

dieser neuen gemeinschaftlichen Form des

Mönchtums (Koinobium). Aus diesem Geist
heraus ist im Westen das benediktinische
Mönchtum erwachsen. Das Mönchtum ist bis
heute ein bestimmender Faktor in der koptischen

Kirche geblieben.

Wer sind die «Kopten»?

Der Begriff «Kopten» (arabisch: qubti) leitet
sich vom griechischen Wort aigyptios (Ägypten)

ab und bedeutet zunächst nichts anderes
als «Ägypter». Mit «Kopten» wurde die ganze
einheimische, christlich gewordene Bevölkerung

des Niltals bezeichnet. Heute würde man
von einer Nationalität sprechen. Erst nach der
muslimischen Eroberung wird der Begriff
immer mehr zur Bezeichnung der Religionszu-



gehörigkeit für die christlich gebliebenen
Volksteile Ägyptens. In einem engeren Sinn
versteht man unter «Kopten» die Angehörigen
der eigenständigen koptisch-orthodoxen Kirche.

Sie gehört wie die Armenier und Westsyrer

zur Gruppe der sog. «monophysitischen»
altorientalischen Kirchen. Diese Kirchen
entfremdeten sich im Zusammenhang mit den

theologischen Streitigkeiten rund um das

Konzil von Chalkedon (451) von der Reichskirche

und damit von der lateinischen und
byzantinischen Tradition.
Die Kopten, zu denen sich im weiteren Sinne
auch die wenigen einheimischen Christen
anderer Konfessionen in Ägypten zählen, legen
heute Wert darauf, Teil der ägyptischen
Nation zu sein, die zu 90% muslimisch ist.

Leben unter muslimischer Herrschaft

Immer wieder hören wir von Ubergriffen
fundamentalistischer Islamisten auf die koptische
Minderheit in Ägypten. Diese Gewalttätigkeiten

spiegeln allerdings nicht die allgemeine
Einstellung des Islam gegenüber den Christen
wieder, auch wenn das in Europa so die
landläufige Meinung ist.

Am Nil bei Assuan (Oberägypten).

Kurz nach dem zerstörerischen Einfall der Perser

erobern die gerade erst islamisch gewordenen

Araber bis 742 (also nur zehn Jahre nach
dem Tod des Propheten Mohammed) das
Gebiet Ägyptens. Diese islamische Eroberung
bedeutete keineswegs Unterdrückung und
Verfolgung, sondern es folgten lange Jahrhunderte

der Toleranz. Schliesslich räumt der Koran

den christlichen (und auch den jüdischen)
Untertanen eine innere Autonomie ein,
sodass die Christen ihre religiösen Angelegenheiten

selbst regeln konnten und ihre Religion
ausüben konnten. Trotz muslimischer
Herrschaft stellten die koptischen Christen so noch
Jahrhundertelang die überwiegende Mehrheit
im Land am Nil. Eine zunehmend schwerere
Belastung waren allerdings die Übertritte zum
Islam (ab dem 10. Jh.), die Behinderung von
Kirchenneubauten, die Sondersteuerzahlungen,

die der christlichen Gemeinschaft auferlegt

wurden, sowie der Umstand, dass die
kirchlichen Ämter käuflich wurden. Zu einer
wirklichen Verfolgung kam es nur unter
einzelnen Herrschern, so etwa unter dem Kalifen
Al-Hakim (996-1021), der aber offenbar
geistesgestört war und nicht nur die Christen,
sondern phasenweise auch die muslimischen
Untertanen mit unerträglicher Härte behandelte.

Unterdrückung und Niedergang

Auch in der Zeit der Kreuzzüge (12./13. Jh.)
hatten die Kopten Repressalien zu erdulden,
weil man sie zu Unrecht verdächtigte, mit den
gewaltsam eindringenden lateinischen
Ritterheeren unter einer Decke zu stecken. Erst von
diesem Zeitpunkt an stehen die Vorzeichen
für die Kopten ungünstig.
In der Folge setzte unter den Mamluken
(1250—1570) die Zeit des Niedergangs der
koptischen Kirche ein. Es war wohl nicht
ausschliesslich die Verfolgung und die Suche nach
wirtschaftlichen und privaten Vorteilen, die
die christliche Bevölkerung massenhaft zum
Übertritt zum Islam bewog. Angesichts der
Käuflichkeit der kirchlichen Ämter bis hinauf
zum Patriarchenstuhl und des damit verbundenen

geistlichen Niedergangs erschien
wahrscheinlich manchen die muslimische Religion



glaubwürdiger zu sein. Von diesem Niedergang

begann sich die koptische Kirche erst ab
dem 19. Jahrhundert wieder zu erholen. Doch
das Verbot, vom Islam abzufallen und Christ
zu werden, und vor allem die Mischehenregelung,

die den christlichen Ehepartner de facto
zum Ubertritt zum Islam zwingt, schwächt die
Position der christlichen Minderheiten in den
muslimischen Ländern bis heute. Um weiteren

Übertritten zum Islam zu erschweren,

tragen viele Kopten von Kind aufTätowierungen
mit christlichen Symbolen.
Eine neue Bedrohung für die Christen in
Ägypten ist der moderne islamische
Fundamentalismus. Dieser wird zwar vom Staat und
der Mehrheit der muslimischen Bevölkerung
nicht mitgetragen, aber oft werden islamistisch

motivierte Gewaltverbrechen vor allem
im stark christlich besiedelten Mittelägypten
nur halbherzig geahndet.
Trotz aller Widrigkeiten sind die Kopten nach
wie vor die zahlenmässig stärkste christliche
Gruppe überhaupt in einem arabischen Land.
Mit etwa 6 Millionen Mitgliedern stellen die

Kopten noch etwa 10% der ägyptischen
Bevölkerung. Das starke Engagement im
Bildungsbereich seit dem 19. Jahrhundert und
die geistliche Erneuerung seit den 60er Jahren
haben der ägyptischen Kirche zu einer
erstaunlichen Lebendigkeit verholfen.

Das Gesicht einer erneuerten Kirche

Bis heute bildet das Mönchtum das Herz der
koptischen Kirche. Einige Klöster können

DeirAmba Bischoi: Dieses

Kloster im Wadi el-
Natroun (Sketis) ist das

grösste koptische Kloster
und zählt heute 160
Mönche (in den 60er
Jahren waren es noch 16
gewesen!).

eine ununterbrochene Besiedlung seit dem
frühen Mönchtum nachweisen. Zu den
ehrwürdigsten Klöstern gehören das Antoniuskloster,

das Pauluskloster am Roten Meer und
die Klöster der sketischen Wüste. Meine
Eindrücke über das Mönchtum in der Sketis sind
bereits in der Nummer 2/96 dieser Zeitschrift
erschienen. Seit den 60er Jahren erleben die
Klöster einen ungeahnten Aufschwung. Junge
Akademiker traten scharenweise in Klöster
ein, die zuvor teilweise vom Aussterben
bedroht waren. Mit der Erneuerung des klösterlichen

Lebens ging eine Gesamterneuerung
der koptischen Kirche einher, was auf die
überragende Bedeutung der Klöster im Leben
der ägyptischen Kirche schliessen lässt. Das

liegt nicht nur daran, dass (wie in der Ostkirche

allgemein üblich) nur die ehelosen Mönche

Bischof werden können, nicht aber die
verheirateten Gemeindepriester. Die Mönche
spielen auch in der Arbeit in den Pfarreien eine

aktive Rolle und dominieren die theologische

und spirituelle Literatur.
Ähnlich wie in den orthodoxen Kirchen ist die

koptische Spiritualität massgeblich von der
Liturgie geprägt. Im Rahmen der Erneuerungsbewegung

in der koptischen Kirche gab es

auch so etwas wie eine Liturgiereform. Die
koptische Sprache ist Liturgiesprache, da
aber die Gläubigen nicht koptisch, sondern
arabisch sprechen, werden Teile der
Gemeindeliturgie in der Volkssprache gefeiert.
Seit der Wiedereinführung eines Diakonats
der Frau verfügen die koptischen Gemeinden
auch über einen gut organisierten Sozialdienst.



Deir es-Surian, das «Syrer-Kloster» in der Ske-
tischen Wüste, wo im 4. Jh. der heilige Ephrem
der Syrer geweilt haben soll. Hier lebten bis ins
16. Jh. hinein koptische und syrische Mönche
gemeinsam.

In der Volksfrömmigkeit geniessen neben den

Engeln und den Reliquien der Heiligen auch
die legendarischen Stationen der Flucht der
heiligen Familie nach Ägypten grosse Verehrung.

Die ägyptischen Christen sind stolz
darauf, dass der kleine Jesus in seiner Bedrängnis
in ihrem Land Zuflucht fand und
heranwuchs.

Die ökumenische Lage

Heute ist man sich einig darin, dass die
theologischen Streitigkeiten des 5. Jahrhunderts
nicht der eigentliche Grund für die Trennung
der altorientalischen Kirchen von der Reichskirche

waren. Ob man die eine Natur des

menschgewordenen Wortes Gottes in Jesus
betont, wie es die sog. «monophysitische»

Richtung tat (zu der man die Kopten zählt),
oder ob Jesus in sich zwei Naturen vereinigt
(nämlich die menschliche und die göttliche),
wie es das Konzil von Chalkedon (451)
betonte, diese Auseinandersetzung beurteilt man
heute eher als einen philosophischen Streit um
die Bedeutung des griechischen Begriffes phy-
sis (Natur), und nicht als einen wirklichen
Glaubensstreit um das wahre Wesen der Person

Jesu Christi. Viel entscheidender für die
Trennung war die Kluft zwischen der byzantinischen

Reichskirche und der ägyptischen
Ortskirche. Die arabische Herrschaft, die

sogar zunächst als Erleichterung empfunden
wurde, förderte allerdings die Isolation und
Entfremdung von den anderen Schwesterkirchen.

Diese Isolation besteht heute nicht mehr.
Durch die Auswanderung koptischer Christen
ist die koptische Kirche heute weltweit
verbreitet, auch in den deutschsprachigen
Ländern. Die koptisch-orthodoxe Kirche ist
Mitglied im Weltkirchenrat und pflegt gerade
auch mit der katholischen Kirche einen intensiven

bilateralen Dialog. Die Rückgabe der
Reliquien des heiligen Markus aus dem
Markusdom in Venedig unter Papst Paul VI. war
vielleicht die symbolträchtigste Versöhnungsgeste

seitens der katholischen Kirche, vor
allem wenn man weiss, wie stark bei den Kopten

die Reliquienverehrung gepflegt wird.
Schwere Belastungen zwischen beiden
Kirchen sind immer noch die ungelöste Frage der
vollen gegenseitigen Anerkennung der Taufe
und die Existenz eines mit Rom unierten
Patriarchates, das im 19. Jahrhundert für die
heute etwa 200 000 koptisch-katholischen
Christen errichtet wurde. Einen Sonderfall
stellen die Beziehungen der koptisch-orthodoxen

Kirche zur äthiopischen Kirche dar.

Die äthiopisch-orthodoxe Kirche

Dem alexandrinischen Patriarchat unterstand
bis 1959 auch die äthiopische Kirche. Deren
Oberhaupt (Metropolit) war bis dahin ein
vom koptischen Papst eingesetzter Kopte. Die
äthiopisch-orthodoxe Kirche ist die einzige
schwarzafrikanische Kirche, die nicht von Ko-



lonialherren importiert wurde. Sie kann auf
eine Tradition von zwei Jahrtausenden
zurückblicken. Ein Vorbote der Christianisierung
Äthiopiens findet sich bereits in der
Apostelgeschichte: Der Apostel Philippus erläutert
dem Kämmerer der Kandake (der äthiopischen

Königin) im rollenden Wagen den Sinn
der Schrift. Darauf lässt sich der Äthiopier
taufen (vgl. Apg 8,26-40). Äthiopien war vom
4. Jahrhundert an bis zur Revolution 1974 ein
christliches Kaiserreich. Die kommunistische
Herrschaft (1974-1991) seit der Absetzung
des letzten Kaisers, des Negus Haile Selassie,
brachte eine schwere Verfolgung und
Unterdrückung mit sich. Bis heute bestimmen
Hungersnöte, Kriege, Bürgerkriege und
furchtbare Armut den Alltag im Land. Mit
etwa 30 Millionen Gläubigen ist die äthiopische
Kirche zahlenmässig die stärkste unter den
altorientalischen Kirchen. Die äthiopische Kirche

wurde 1959 vom koptischen Papst
unabhängig (autokephal) und hat seither einen
eigenen Patriarchen.
Ähnlich wie bei den Kopten wird auch das

äthiopische Christentum stark vom Mönch-
tum getragen. Die äthiopische Tradition ist

uns wahrscheinlich von allen christlichen
Traditionen die fremdeste. Brauchtum und Liturgie

sind voll von für uns sehr fremdartigen
Eigenheiten. Die Gottesdienste dauern lange

und sind sehr meditativ. Die Liturgie gehört
zur alexandrinischen Familie und kennt 14

Hochgebete, von denen eines nicht an Gott
Vater, sondern an Jesus Christus gerichtet ist,
ein Unikum in der Christenheit. Das Brot für
die Eucharistie wird erst nach Beginn der
Liturgie von einem Diakon gebacken. Zu den

Eigenheiten gehören auch der liturgische Tanz
und eine aufwändig ausgebildete, aber nicht
ordinierte Sängerkaste. Die Kirchen sind
Rundbauten mit der Altarkapelle in der Mitte.

Zum biblischen gehören auch einige
apokryphe Bücher wie das (äthiopische) Henoch-
Buch. Die Liturgiesprache ist das Ge'ez, eine
altertümliche semitische Sprache. Die Äthiopier

fühlen sich mit der Königin von Saba und
König Salomo verwandt, deren Sohn Menilek
in Aksum in Äthiopien herrschte. Menilek soll
die Bundestafel aus dem Jerusalemer Tempel
nach Aksum überführt haben, wo sie bis heute

verehrt wird. Nur auf einer Nachbildung
dieser Tafel (Tabot) darf die Eucharistie gefeiert

werden.
In Äthiopien gibt es etwa 150 000 Katholiken,
die ihre Liturgie im äthiopischen Ritus feiern.
Das grosse Elend hat zu einer sehr engen
Zusammenarbeit aller christlichen Kirchen im
Land geführt. Das Verhältnis zur koptisch-orthodoxen

Kirche ist dagegen seit der Trennung
vom koptischen Patriarchat eher angespannt.

105

Die moderne Markus-Kathedrale

in Kairo
(Grundsteinlegung 1965) am Sitz
des Papstes Schenuda III.
Hier werden die Reliquien
des heiligen Markus aufle-
wahrt, die Papst Paul VI.
den Kopten 1968 als
Zeichen der Versöhnung
zurückgegeben hat.


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 5, Die Christen am Nil: die koptische und äthiopische Kirche

