
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 4

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 4,
Die unsichtbare Wurzel: die antiochenische Tradition

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens.
Grosse christliche Traditionen
4. Die unsichtbare Wurzel: Die antiochenische Tradition

P. Kilian Karrer

Syrer - Süryani - Aramäer
Das Antikenmuseum in Basel war diesen
Winter - als einziger Ausstellungsort in Europa

— die erste Etappe der vom Musée de la
Civilisation in Quebec (Kanada) in
Zusammenarbeit mit dem Kulturministerium der
Arabischen Republik Syrien, Generaldirektion

der Altertümer und Museen, entstandenen

Sonderausstellung «Syrien - Wiege der
Kultur». Anhand von rund 400 ausgewählten
Original-Exponaten, die zum Teil erstmals
ausserhalb Syriens zu sehen sind, werden
längst vergangene und bei uns wenig bekannte

Abschnitte der Menschheitsgeschichte von
der Altsteinzeit bis zum Mittelalter wieder zu
Leben erweckt.
Dass sich unter den Exponaten auch Zeugen
christlicher Gemeinden befinden, kommt für
viele sicher überraschend. Es ist uns im Westen,

auch den Christen, nicht mehr bewusst,
dass vor der arabisch-islamischen Eroberung
Syrien und überhaupt der Nahe Osten inklusive

der ganzen heutigen Türkei während
Jahrhunderten christliches Kerngebiet war. Syrien
dient in diesem Zusammenhang als Begriff für
das Gebiet, das ungefähr das heutige Syrien,
den heutigen Irak und Teile im Südosten der
heutigen Türkei umfasst. Sehr bezeichnend
ist, dass die christlichen Bewohner dieser
Kulturlandschaft auf arabisch «Süryani» heissen,
also Syrer im eigentlichen Sinn.
Mit gewissem Recht betrachten sich die
syrischen Christen durch Rasse und vor allem
durch die Sprache sodann als die Nachfahren
der Aramäer im antiken Nahen Ostens. Die
erste ausdrückliche Erwähnung dieser Vorfahren,

offensichtlich kriegerische Nomaden,

steht in den Annalen Tiglat-Pilesers I. von
Assyrien (um 1100 v.Chr.). Glaubwürdige
Überlieferungen und zahlreiche Übereinstimmungen

bei Namen und religiösen Gebräuchen

legen sogar eine direkte Abstammung
der Aramäer von den Amonitern nahe, die auf
den Schrifttafeln von Mari aus dem 18.
Jahrhundert v. Chr. an der Seite der Hapiru
Hebräer) genannt werden.
Aramäische Gruppen siedelten sich in
Mesopotamien, im Norden Syriens, im Libanon, in
Damaskus, in Zilizien und im Tur 'Abdin
(beide in der heutigen Türkei) an. Politisch
mussten sie sich zwar assimilieren, aber ihre
Sprache, das Aramäische, wurde zur
Umgangssprache im ganzen Nahen Osten. Auch
Jesus und seine Jünger sprachen im Alltag
noch Aramäisch. Es gab verschiedene aramäische

Dialekte; einer davon wurde dann als

sogenanntes Syrisch offizielle Kirchensprache.
Erst nach Alexander dem Grossen ersetzte sie
das Griechische als offizielle Sprache, und erst
nach den arabisch-islamischen Eroberungen
im 7. Jahrhundert n. Chr. verdrängte sie das

Arabische auch aus dem Alltag. Heute gibt es

nur noch ganz wenige (christliche) Ortschaften,

wo das Aramäische, allerdings in
unterschiedlichen Dialekten, Umgangssprache ist.
Wie sehr diese Sprache in diesen Ortschaften
zur eigenen Identität gehört, kommt sehr schön
im Buch «Märchen aus Malula» des bekannten
Schriftstellers Rafik Schami zum Ausdruck.

Volksgruppe mit alter biblischer Tradition
Die Aramäer gehören zu den semitischen
Völkern, wie die Hebräer. Diese verwandtschaftliche

Beziehung wird an verschiedenen Stellen



des Alten Testamentes ausdrücklich genannt.
Im Buch Deuteronomium (Dtn 26,5) heisst

es: «Du aber sollst vor dem Herrn, deinem
Gott, folgendes Bekenntnis ablegen: Mein Vater

war ein heimatloser Aramäer. Er zog nach
Ägypten, lebte dort als Fremder mit wenigen
Leuten und wurde dort zu einem grossen,
mächtigen und zahlreichen Volk.» Es gibt
auch viele Hinweise in den Erzählungen der
Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob ab
Kapitel 11,27 im Buch Genesis: Terach, der Vater

Abrahams, verliess Ur (im Süden des

heutigen Irak) Richtung Mittelmeer, siedelte sich
aber mit seiner Familie in Haran (Harran in
der heutigen Türkei, südlich von Urfa) an.
Haran war ein Handelsplatz und Versammlungsort

der Aramäer. Abraham vollendete
den Umzug und liess sich in Kanaan nieder.
Aber als er für seinen Sohn Isaak eine Frau
suchte, schickte er seinen Diener zurück nach
Haran zu seiner Verwandtschaft. Auch Jakob
heiratete nicht einfach eine ortsansässige ka-
naanäische Frau, sondern machte sich auf zu
seiner aramäischen Verwandtschaft, wo er lange

Jahre blieb. Auch die Erzählung im 2. Buch
der Könige, Kapitel 5, von Naaman, dem
Feldherrn des Königs von Aram, zeigt, dass die
Israeliten und Aramäer sehr eng miteinander
verbunden waren.

Antiochia — erste christliche Metropole
Das Christentum hat seine Wurzeln zwar im
Land und im Volk Israel. Und Jerusalem ist
das gemeinsame Zentrum aller Christen. Aber
schon bald gelangte die christliche Botschaft
über die Grenzen des Volkes Israel hinaus zu
den sogenannten Heiden. Durch die aramäische

Umgangssprache der einfacheren Leute
begünstigt, breitete sich der Glaube an Jesus
als den Messias zuerst in Syrien mit seiner
Metropole Antiochia (heute Antakya in der Türkei,

an der Grenze zur Arabischen Republik
Syrien) und von da aus weiter im ganzen
Mittelmeergebiet aus. Aber lassen wir doch die
biblischen Texte erzählen:
«Bei der Verfolgung, die wegen Stephanus
entstanden war, kamen die Versprengten bis nach
Phönizien, Zypern und Antiochia; doch
verkündeten sie das Wort nur den Juden. Einige

aber von ihnen, die aus Zypern und Zyrene
stammten, verkündeten, als sie nach Antiochia

kamen, auch den Griechen das Evangelium

von Jesus, dem Herrn. Die Hand des

Herrn war mit ihnen, und viele wurden gläubig

und bekehrten sich zum Herrn. Die Nachricht

davon kam der Gemeinde von Jerusalem
zu Ohren, und sie schickten Barnabas nach
Antiochia. Als er ankam und die Gnade Gottes

sah, freute er sich und ermahnte alle, dem
Herrn treu zu bleiben, wie sie es sich
vorgenommen hatten. Denn er war ein trefflicher
Mann, erfüllt vom Heiligen Geist und von
Glauben. So wurde für den Herrn eine
beträchtliche Zahl hinzugewonnen. Barnabas
aber zog nach Tarsus, um Saulus aufzusuchen.
Er fand ihn und nahm ihn nach Antiochia
mit. Dort wirkten sie miteinander ein volles
Jahr in der Gemeinde und unterrichteten eine

grosse Zahl von Menschen. In Antiochia
nannte man die Jünger zum erstenmal Christen»

(Apg 11,19—26).
«In der Gemeinde von Antiochia gab es

Propheten und Lehrer: Barnabas und Simeon,
genannt Niger, Luzius von Zyrene, Manaën, ein
Jugendgefährte des Tetrarchen Herodes, und
Saulus. Als sie zu Ehren des Herrn Gottesdienst

feierten und fasteten, sprach der Heilige

Geist: Wählt mir Barnabas und Saulus zu
dem Werk aus, zu dem ich sie mir berufen habe.

Da fasteten und beteten sie, legten ihnen
die Hände auf und liessen sie ziehen» (Apg
13,1-3).
Antiochia ist jeweils Ausgangspunkt der ersten
drei Missionsreisen des Paulus. Paulus selber
hatte sein Bekehrungserlebnis vor der
syrischen Stadt Damaskus. Aber er ging dann
nicht sofort nach Jerusalem hinauf, «sondern

zog nach Arabien und kehrte dann wieder
nach Damaskus zurück» (Gal 1,17). Erst drei
Jahre später ging er für kurze Zeit nach Jerusalem.

Sein Wirkungsfeld war während vierzehn
Jahren Syrien und Zilizien (vgl. Gal 1,21).
Paulus nimmt auch noch heute in der
syrischorthodoxen Kirche einen besonderen Platz
ein. So ist die zweite Lesung in der syrischen
Messe immer eine Lesung aus einem Paulusbrief.

Diese wird mit der als Hymnus bezeichneten

festen Formel eingeleitet:



«Ich hörte Paulus, den seligen Apostel, sagen:
Wenn jemand kommt und euch etwas anderes

predigt, als wir euch gepredigt haben, und sei

es auch ein Engel vom Himmel, so lasst ihn
ausgestossen sein aus der Kirche. Siehe,
verschiedene Leute kommen von allen Seiten.

Gesegnet, der anfängt und aufhört in der Lehre

Gottes.»
Auch Petrus hielt sich in Antiochia auf (vgl.
Gal 2,11—21). Beachtenswert ist die Tatsache,
dass die Tradition der syrischen Christen
Petrus als ersten Bischof und Patriarchen von
Antiochia bezeugt. Deshalb haben die Patriarchen

der Syrisch-Maronitischen Kirche den
Brauch, ihrem persönlichen Namen jeweils
den Namen Boutros Petrus) hinzuzufügen,
z.B. Nasrallah Boutros Sfeir, der jetzige Sy-
risch-Maronitische Patriarch von Antiochia.
Auch der frühchristliche Märtyrer Ignatius,
der «Gottesträger», war Bischof der Kirche
von Antiochia in Syrien. Und ähnlich wie die

Syrisch-Maronitischen Patriarchen, die ihrem
Namen den Namen Petrus hinzufügen, beginnen

die Namen der Syrisch-orthodoxen
Patriarchen seit dem 15. Jahrhundert mit Ignatius.
Der aktuelle Patriarch heisst Mar (=Herr -
vergleiche «maranatha») Ignatius XL. Zakka I.
Iwas.
Die vor allem ideelle Bedeutung, die Antiochia

für die orientalischen Christen auch heute

noch hat, kommt in dem kuriosen, fast
skandalösen Tatbestand zum Ausdruck, dass

es insgesamt fünf Patriarchen von Antiochia
gibt. Die folgenden christlichen Konfessionen
erheben den Anspruch auf die rechtliche und
geistliche Nachfolge der ersten Bischöfe von
Antiochia, auch wenn keiner der Patriarchen
mehr dort residiert:
1. Die Syrisch-orthodoxe Kirche. Ihr Patriarch
residiert in Damaskus.
2. Die Syrisch-katholische Kirche, eine seit
1662 von der Syrisch-orthodoxen Kirche
getrennte Gemeinschaft, die mit Rom in voller
kirchlicher Gemeinschaft steht. Ihr Patriarch
residiert in Scharfeh im Libanon.
3. Die Syrisch-Maronitische Kirche, die
sowohl den Entscheidungen der Reichskonzilien

als auch der eigenen syrischen Tradition
treu bleiben wollte und spätestens seit den

Kreuzzügen in voller Gemeinschaft mit Rom
steht. Ihr Patriarch residiert in Bkerke im
Libanon.

4. Die Griechisch-orthodoxe Kirche des
Patriarchats von Antiochia, eine selbstständige Kirche

innerhalb der weltweiten orthodoxen
Gemeinschaft byzantinischer Tradition. Ihr
Patriarch residiert in Damaskus.
5. Die Griechisch-katholische Kirche, auch
Melkitische Kirche genannt, seit 1724 von
der Griechisch-orthodoxen Gemeinschaft
getrennt und in voller kirchlicher Gemeinschaft
mit Rom stehend. Ihr Patriarch residiert in
Beirut im Libanon.

Die Syrische Kirche
Neben Antiochia wurde Edessa (heute Urfa
im Südosten der Türkei) ein wichtiges
Zentrum der syrischen Christen. Eine aramäische

Stammesgruppe herrschte vom 2. Jahrhundert
v.Chr. bis zum 3. Jahrhundert n.Chr. über ein
als Königreich Edessa bekanntes Gebiet
zwischen dem Römischen und dem Perserreich.
Um die Christianisierung Edessas ranken sich
ein paar interessante Legenden, die, wie so oft,
einen wahren Kern enthalten. Es scheint, dass

der christlichen Botschaft durch die Ansied-
lung von Juden bereits der Boden bereitet
worden ist. Tatsächlich war die Christianisierung

äusserst erfolgreich, auch wenn sicher
nicht alle Neubekehrten ganz der persischen
Astrologie abschworen, finden sich deren Spuren

doch sogar in der frühen syrisch-christlichen

Literatur.
Von grosser Bedeutung sind daneben aber vor
allem die syrischen Versionen der Bibel. Der
heute gebräuchliche syrische Bibeltext, die
«Peschitta» die Einfache), ist die Überarbeitung

älterer Textfassungen. Durch ihre sehr

enge Verwandtschaft zur Umgangssprache
Jesu und seiner Jünger bieten diese syrischen
Fassungen der Bibel gerade für das Neue
Testament manchmal erstaunlich einfache
und überzeugende Lösungen für sonst
unverständliche oder dunkle Stellen.
In Syrien entstand aber auch die erste
Evangelienharmonie: Tatian stellte um das Jahr 170
die Erzählungen der vier Evangelien zu einer
einzigen fortlaufenden Darstellung des Lebens 80



Jesu zusammen, die in der syrischen Kirche bis
ins 5. Jahrhundert gebraucht wurde.
Während den grossen theologischen
Auseinandersetzungen ab dem 3. Jahrhundert
durchlebte die Kirche in Syrien verschiedene
schwere Schläge und Erschütterungen.
Entscheidend für die weitere Entwicklung der
syrischen Kirche war, dass in der Frage nach dem
Verhältnis von Gottheit und Menschheit in
Christus die Gemeinden innerhalb des Römischen

Reiches Westsyrer), im Gegensatz zu
den Gemeinden im Perserreich Ostsyrer),
die Terminologie Cyrills von Alexandrien von
der «einen fleischgewordenen Natur des

Logos» übernahmen. Als dann das Konzil von
Chalkedon 451 die Formel Papst Leo des

Grossen von den beiden Naturen in einer Person

als Dogma festlegte, schockierte das die
orientalischen Ohren, für die der Begriff «Natur»

die gleiche Bedeutung hat wie der Begriff
«Person» für die Griechen und Lateiner. So

musste diese dogmatische Formulierung bei

den orientalischen Christen die Angst
schüren, hier würde Christus in zwei Personen

aufgespaltet, den Sohn Gottes und den Sohn
Mariens!
Dieser Schock vertiefte den schon bestehenden

Gegensatz zwischen griechischen und
aramäischen Christen und konnte in der
Folge nicht mehr überwunden werden. Nach
jahrzehntelangem Streit und politischem Hin
und Her griff der syrische BischofJakob Bara-
däus zur Selbsthilfe und organisierte eine
selbstständige Hierarchie und damit die Idar

von der Reichskirche getrennte Syrisch-orthodoxe

Kirche, die nach ihm auch Jakobitische
Kirche genannt wird.
Dass man diese Kämpfe um Formeln und
Begriffe heute mit anderen Augen betrachten
muss, zeigt allein schon jenes Abkommen vom
23. Juni 1984 zwischen der Syrisch-orthodoxen

und der Römisch-katholischen Kirche,
das im pastoralen Notfall, wenn kein Priester
der eigenen Konfession zur Hand ist, den

Klosterkirche St. Avgin (Arth SZ): Der Vorhang trennt den Altarraum, das Allerheiligste. Er erinnert
an den Vorhang im Tempel von Jerusalem.



Empfang der Sakramente der Eucharistie, der
Beichte und der Krankensalbung in der jeweils
anderen Kirche erlaubt und als gültig
anerkennt!

Die weitere Geschichte der syrischen Gemeinden

ist bis heute von der arabisch-islamischen
Eroberung und Herrschaft geprägt. Zuerst be-

grüssten die syrischen Christen die Araber als

Befreier vom Joch der byzantinischen
Herrschaft. Und die Araber sahen in den nicht mit
Byzanz verbundenen Christen Verbündete. So

ist es nur folgerichtig, dass Christen am Hof
der Kalifen der Omayaden- und Abbaassiden-

Dynastie wichtige Amter bekleideten. Dieses

gute Verhältnis hielt aber nicht an. Von der
einst blühenden Kirche ist heute nur noch
ein Schatten ihrer selbst übrig geblieben.
Während des Ersten Weltkriegs ereignete sich
im Osmanischen Reich neben dem Genozid
an den Armeniern auch ein Völkermord an
den syrischen Christen. Und durch die ganze
Kurdenproblematik sind die syrischen Christen

in der Türkei noch einmal unter die Räder

gekommen. Die meisten syrischen Christen
leben heute in Europa und Amerika. Einige
leben auch hier in der Schweiz. Seit ein paar
Jahren besitzt die Syrisch-orthodoxe Kirche in
der Schweiz, im ehemaligen Kapuzinerkloster

in Arth, Kanton Schwyz, das jetzt
St. Avgin Kloster heisst, ein geistiges Zentrum.

Ausstrahlung des antiochenischen
Christentums
Die syrische Kirche weist durch ihre aramäische

Tradition in Liturgie und Spiritualität
viele semitische Formen auf. Einiges davon ist
durch die Ausstrahlung der syrischen Kirche
in die anderen christlichen Traditionen
eingegangen. So steht zum Beispiel der antioche-
nische Ritus, das heisst die antiochenische

Organisation und Form des Gottesdienstes,
am Anfang des heutigen syrischen, chaldäi-
schen, syro-malabarischen und maronitischen
Ritus. Er hat daneben sowohl den byzantinischen,

armenischen und lateinischen Ritus be-
einflusst. Noch in jüngster Zeit hat die
römisch-katholische Liturgiereform nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil Anleihen bei
der syrischen Liturgie gemacht. Das bekann¬

teste Beispiel ist die Akklamation «Deinen
Tod, o Herr, verkünden wir, und deine
Auferstehung preisen wir, bis du kommst in
Herrlichkeit» nach der Wandlung. In der syrischen
Messliturgie heisst es nach dem Einsetzungsbericht

wörtlich: «Wir gedenken, Herr, deines
Todes, wir bekennen deine Auferstehung, und
wir erwarten deine Wiederkunft. Dein Erbarmen

komme über uns alle.»

Überhaupt ist die Liturgie mit ihrer religiösen
Poesie, wie in allen orientalischen Kirchen, der

Evangeliar von Bethzabdai (Id.il), Tur Abdin:
Syrisches Kreuz (1851).

wichtigste Ort, um Spiritualität und Lehre der
syrischen Christen kennen zu lernen. Ein wichtiges

Kennzeichen aller orientalischen Liturgien,
aber besonders der syrischen Gottesdienste

ist ihr den ganzen Menschen einbeziehender
Charakter. Neben der reichen Symbolik
beeindruckt vor allem, wie durch Stehen, Ver-
neigungen, Niederwerfungen und Berühren 82



des Bodens mit der Stirn, Bekreuzigungen
und anderes, das das Beten begleitet, der Leib
voll in die Erhebung des Geistes und der Seele

einbezogen wird. Bei uns im Westen ist das

Empfinden sowohl für die Symbolik als auch
für liturgische Gesten im Gottesdienst weitgehend

verloren gegangen. Ich bin überzeugt,
dass darin ein Grund für die Anziehungskraft
der orientalischen Liturgien auf viele
abendländische Christen und umgekehrt für das

Unbehagen orientalischer Christen in unseren
Gottesdiensten liegt.
Zum Abschluss noch ein Text aus der
syrischorthodoxen Messe. Es ist ein «Sedro» genanntes

Gebet zur Beweihräucherung des Altares:
«Wir beten dich an, wir preisen dich, wir
verherrlichen dich, Schöpfer der Welt und Ordner

aller Geschöpfe, gesegneter Spross, der du
im trockenen Boden Mariens keimtest und
heranwuchsest, die ganze Schöpfung mit dem
süssen Wohlgeruch deiner Pracht erfülltest
und den Gestank der Gottlosigkeit durch deine

ruhmreiche Lehre aus jedem Winkel
vertriebst.

Wir bringen dir in deiner Gegenwart, Herr,
den Weihrauch dar, nach dem Vorbild des

Priesters Aaron, der dir reinen Weihrauch
opferte und die Plagen vom Volk Israel fernhielt.
Ja, wir flehen dich an, Herr, Gott, empfange
diesen Weihrauch, den wir dir in unserer
Armut darbringen für unsere Sünden und
Beleidigungen: für die Reichen und die Armen, die
Waisen und die Witwen, die Ermüdeten und
die Betrübten, die Kranken und die Bedrückten

sowie alle, die uns beauftragt haben, ihrer
in unseren Gebeten zu dir, Christus, unser
Gott, zu gedenken, und für die Lebenden und
die Verstorbenen und für die Ruhe ihrer Seelen

im himmlischen Jerusalem. Auf die
Fürbitte unseres Vaters Adam und unserer Mutter
Eva sowie das Flehen deiner Mutter Maria, auf
die Gebete der Propheten und der Apostel, der

Märtyrer und der Bekenner, der Väter und der
Lehrer des rechten Glaubens, und die Bitten
der Asketen, Jungfrauen und aller Gerechten
wollen wir dir Lobpreis und Erhebung
darbringen, Herr, ebenso deinem Vater und
deinem Heiligen Geist, jetzt und allezeit und in
Ewigkeit. Amen.»

Aktueller Hinweis:
Moderne Ikonen
Die Ikone ist ein religiöses Bild, das nach
christlich-orthodoxer Auffassung ein Fenster

öffnet in eine andere Welt. Die georgische

Künstlerin Nina Gamsachnrdia fühlt
sich der Tradition des Ikonenmalens
verpflichtet und hat den Mut, diese Tradition
neu zu interpretieren, um so heutige
Glaubenserfahrungen darzustellen. Vom Dienstag,

4. bis Samstag, 29. April 2000 stellt
Frau Gamsachurdia ihre Werke aus in der

Offenen Kirche Elisabethen Basel (Vernissage:

Dienstag, 4. April, 18.00 Uhr). Im Rahmen

dieser Ausstellung finden weitere
Veranstaltungen statt:

Samstag, 8. April, 17.00 Uhr: Orthodoxe
Vesper mit dem
serbischorthodoxen Kirchenchor.
Leitung: Pfr. Milutin Niko-
lic.

Mittwoch, 12. April, 20.00 Uhr: Dr. Ro¬

bert Stoib Das Wesen der
Ikonen (Vortrag mit Dias).

Freitag, 14. April, 17-00 Uhr: Öffentliche
Führung von Nina
Gamsachurdia

Freitag, 14. April, 19.30 Uhr: Nina Gam¬
sachurdia: Altgeorgische
Kunst — Freiheit und Tradition

(Vortrag mit Dias;
Elisabethenstr. 10)

15./16. April: Ikonenmalen mit Nina
Gamsachurdia (Workshop,
Anmeldung nötig).

Das Motiv aufSeite 82 und andere Motive aus
syrischen Handschriften sind als Kunstkarten
erhältlich bei Prof. Hans Hollerweger, Freunde des

Tur Abdin, Betlehemstrasse 20, A-4020 Linz.
Bei ihm kann auch ein Bildband über den Tur
Abdin (CHE58.—) bezogen iverden.


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 4, Die unsichtbare Wurzel: die antiochenische Tradition

