Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 4

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 4,
Die unsichtbare Wurzel: die antiochenische Tradition

Autor: Karrer, Kilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Farben des Regenbogens.

Grosse christliche Traditionen
4. Die unsichtbare Wurzel: Die antiochenische Tradition

P. Kilian Karrer

Syrer - Siiryani - Aramier

Das Antikenmuseum in Basel war diesen
Winter — als einziger Ausstellungsort in Euro-
pa — die erste Etappe der vom Musée de la
Civilisation in Québec (Kanada) in Zusam-
menarbeit mit dem Kulturministerium der
Arabischen Republik Syrien, Generaldirek-
tion der Altertiimer und Museen, entstande-
nen Sonderausstellung «Syrien — Wiege der
Kultur». Anhand von rund 400 ausgewihlten
Original-Exponaten, die zum Teil erstmals
ausserhalb Syriens zu sehen sind, werden
lingst vergangene und bei uns wenig bekann-
te Abschnitte der Menschheitsgeschichte von
der Altsteinzeit bis zum Mittelalter wieder zu
Leben erweckt.

Dass sich unter den Exponaten auch Zeugen
christlicher Gemeinden befinden, kommr fiir
viele sicher iiberraschend. Es ist uns im Wes-
ten, auch den Christen, nicht mehr bewusst,
dass vor der arabisch-islamischen Eroberung
Syrien und iiberhaupt der Nahe Osten inklu-
sive der ganzen heutigen Tiirkei wihrend Jahr-
hunderten christliches Kerngebiet war. Syrien
dient in diesem Zusammenhang als Begriff fiir
das Gebiet, das ungefihr das heutige Syrien,
den heutigen Irak und Teile im Siidosten der
heutigen Tiirkei umfasst. Sehr bezeichnend
ist, dass die christlichen Bewohner dieser Kul-
turlandschaft auf arabisch «Siiryani» heissen,
also Syrer im eigentlichen Sinn.

Mit gewissem Recht betrachten sich die syri-
schen Christen durch Rasse und vor allem
durch die Sprache sodann als die Nachfahren
der Aramier im antiken Nahen Ostens. Die
erste ausdriickliche Erwihnung dieser Vorfah-
ren, offensichtlich kriegerische Nomaden,

steht in den Annalen Tiglat-Pilesers 1. von
Assyrien (um 1100 v. Chr.). Glaubwiirdige
Uberlieferungen und zahlreiche Ubereinstim-
mungen bei Namen und religiosen Gebriu-
chen legen sogar eine direkte Abstammung
der Aramier von den Amonitern nahe, die auf
den Schrifttafeln von Mari aus dem 18. Jahr-
hundert v. Chr. an der Seite der Hapiru (= He-
brier) genannt werden.

Aramiische Gruppen siedelten sich in Meso-
potamien, im Norden Syriens, im Libanon, in
Damaskus, in Zilizien und im Tur 'Abdin
(beide in der heutigen Tiirkei) an. Politisch
mussten sie sich zwar assimilieren, aber ihre
Sprache, das Aramiische, wurde zur Um-
gangssprache im ganzen Nahen Osten. Auch
Jesus und seine Jiinger sprachen im Alltag
noch Aramiisch. Es gab verschiedene aramii-
sche Dialekte; einer davon wurde dann als so-
genanntes Syrisch ofhzielle Kirchensprache.
Erst nach Alexander dem Grossen ersetzte sie
das Griechische als offizielle Sprache, und erst
nach den arabisch-islamischen Eroberungen
im 7. Jahrhundert n. Chr. verdringte sie das
Arabische auch aus dem Alltag. Heute gibt es
nur noch ganz wenige (christliche) Ortschaf-
ten, wo das Aramiische, allerdings in unter-
schiedlichen Dialekten, Umgangssprache ist.
Wie sehr diese Sprache in diesen Ortschaften
zur eigenen Identitit gehért, kommt sehr schén

im Buch «Mirchen aus Malula» des bekannten
Schriftstellers Rafik Schami zum Ausdruck.

Volksgruppe mit alter biblischer Tradition

Die Aramier gehoren zu den semitischen Vél-
kern, wie die Hebrier. Diese verwandtschaft-
liche Beziechung wird an verschiedenen Stellen

78



79

des Alten Testamentes ausdriicklich genannt.
Im Buch Deuteronomium (Dtn 26,5) heisst
es: «Du aber sollst vor dem Herrn, deinem
Gortt, folgendes Bekenntnis ablegen: Mein Va-
ter war ein heimatloser Aramier. Er zog nach
Agypten, lebte dort als Fremder mit wenigen
Leuten und wurde dort zu einem grossen,
michtigen und zahlreichen Volk.» Es gibt
auch viele Hinweise in den Erzihlungen der
Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob ab Ka-
pitel 11,27 im Buch Genesis: Terach, der Va-
ter Abrahams, verliess Ur (im Siiden des heu-
tigen Irak) Richtung Mittelmeer, siedelte sich
aber mit seiner Familie in Haran (Harran in
der heutigen Tiirkei, siidlich von Urfa) an.
Haran war ein Handelsplatz und Versamm-
lungsort der Aramier. Abraham vollendete
den Umzug und liess sich in Kanaan nieder.
Aber als er fiir seinen Sohn Isaak eine Frau
suchte, schickte er seinen Diener zuriick nach
Haran zu seiner Verwandtschaft. Auch Jakob
heiratete nicht einfach eine ortsansissige ka-
naaniische Frau, sondern machte sich auf zu
seiner aramiischen Verwandtschaft, wo er lan-
ge Jahre blieb. Auch die Erzihlung im 2. Buch
der Kénige, Kapitel 5, von Naaman, dem
Feldherrn des Kénigs von Aram, zeigt, dass die
Israeliten und Aramier sehr eng miteinander
verbunden waren.

Antiochia — erste christliche Metropole

Das Christentum hat seine Wurzeln zwar im
Land und im Volk Israel. Und Jerusalem ist
das gemeinsame Zentrum aller Christen. Aber
schon bald gelangte die christliche Botschaft
iiber die Grenzen des Volkes Israel hinaus zu
den sogenannten Heiden. Durch die aramii-
sche Umgangssprache der einfacheren Leute
begiinstigt, breitete sich der Glaube an Jesus
als den Messias zuerst in Syrien mit seiner Me-
tropole Antiochia (heute Antakya in der Tiir-
kei, an der Grenze zur Arabischen Republik
Syrien) und von da aus weiter im ganzen Mit-
telmeergebiet aus. Aber lassen wir doch die
biblischen Texte erzihlen:

«Bei der Verfolgung, die wegen Stephanus ent-
standen war, kamen die Versprengten bis nach
Phénizien, Zypern und Antiochia; doch ver-
kiindeten sie das Wort nur den Juden. Einige

aber von ihnen, die aus Zypern und Zyrene
stammten, verkiindeten, als sie nach Antio-
chia kamen, auch den Griechen das Evange-
lium von Jesus, dem Herrn. Die Hand des
Herrn war mit ihnen, und viele wurden gliu-
big und bekehrten sich zum Herrn. Die Nach-
richt davon kam der Gemeinde von Jerusalem
zu Ohren, und sie schickten Barnabas nach
Antiochia. Als er ankam und die Gnade Got-
tes sah, freute er sich und ermahnte alle, dem
Herrn treu zu bleiben, wie sie es sich vorge-
nommen hatten. Denn er war ein trefflicher
Mann, erfiille vom Heiligen Geist und von
Glauben. So wurde fiir den Herrn eine be-
trichtliche Zahl hinzugewonnen. Barnabas
aber zog nach Tarsus, um Saulus aufzusuchen.
Er fand ihn und nahm ihn nach Antiochia
mit. Dort wirkten sie miteinander ein volles
Jahr in der Gemeinde und unterrichteten eine
grosse Zahl von Menschen. In Antiochia
nannte man die Jiinger zum erstenmal Chris-
ten» (Apg 11,19-26).

«In der Gemeinde von Antiochia gab es Pro-
pheten und Lehrer: Barnabas und Simeon, ge-
nannt Niger, Luzius von Zyrene, Manaén, ein
Jugendgefihrte des Tetrarchen Herodes, und
Saulus. Als sie zu Ehren des Herrn Gottes-
dienst feierten und fasteten, sprach der Heili-
ge Geist: Wihlt mir Barnabas und Saulus zu
dem Werk aus, zu dem ich sie mir berufen ha-
be. Da fasteten und beteten sie, legten ihnen
die Hinde auf und liessen sie zichen» (Apg

- 13,1-3).

Antiochia ist jeweils Ausgangspunkt der ersten
drei Missionsreisen des Paulus. Paulus selber
hatte sein Bekehrungserlebnis vor der syri-
schen Stadt Damaskus. Aber er ging dann
nicht sofort nach Jerusalem hinauf, «sondern
zog nach Arabien und kehrte dann wieder
nach Damaskus zuriick» (Gal 1,17). Erst drei
Jahre spiter ging er fiir kurze Zeit nach Jerusa-
lem. Sein Wirkungsfeld war wihrend vierzehn
Jahren Syrien und Zilizien (vgl. Gal 1,21).
Paulus nimmt auch noch heute in der syrisch-
orthodoxen Kirche einen besonderen Platz
ein. So ist die zweite Lesung in der syrischen
Messe immer eine Lesung aus einem Paulus-
brief. Diese wird mit der als Hymnus bezeich-
neten festen Formel eingeleitet:



«Ich hérte Paulus, den seligen Apostel, sagen:
Wenn jemand kommt und euch etwas anderes
predigt, als wir euch gepredigt haben, und sei
es auch ein Engel vom Himmel, so lasst ihn
ausgestossen sein aus der Kirche. Siche, ver-
schiedene Leute kommen von allen Seiten.
Gesegnet, der anfingt und aufhért in der Leh-
re Gottes.»

Auch Petrus hielt sich in Antiochia auf (vgl.
Gal 2,11-21). Beachtenswert ist die Tatsache,
dass die Tradition der syrischen Christen
Petrus als ersten Bischof und Patriarchen von
Antiochia bezeugt. Deshalb haben die Patriar-
chen der Syrisch-Maronitischen Kirche den
Brauch, ihrem personlichen Namen jeweils
den Namen Boutros (= Petrus) hinzuzufiigen,
z.B. Nasrallah Boutros Sfeir, der jetzige Sy-
risch-Maronitische Patriarch von Antiochia.
Auch der friihchristliche Mirtyrer Ignatius,
der «Gotrestriger», war Bischof der Kirche
von Antiochia in Syrien. Und idhnlich wie die
Syrisch-Maronitischen Patriarchen, die ihrem
Namen den Namen Petrus hinzufiigen, begin-
nen die Namen der Syrisch-orthodoxen Patri-
archen seit dem 15. Jahrhundert mit Ignatius.
Der aktuelle Patriarch heisst Mar (= Herr —
vergleiche «maranatha») Ignatius XL. Zakka I.
Iwas.

Die vor allem ideelle Bedeutung, die Antio-
chia fiir die orientalischen Christen auch heu-
te noch hat, kommt in dem kuriosen, fast
skandalosen Tatbestand zum Ausdruck, dass
es insgesamt fiinf Patriarchen von Antiochia
gibt. Die folgenden christlichen Konfessionen
erheben den Anspruch auf die rechtliche und
geistliche Nachfolge der ersten Bischofe von
Antiochia, auch wenn keiner der Patriarchen
mehr dort residiert:

1. Die Syrisch-orthodoxe Kirche. Ihr Patriarch
residiert in Damaskus.

2. Die Syrisch-katholische Kirche, eine seit
1662 von der Syrisch-orthodoxen Kirche ge-
trennte Gemeinschaft, die mit Rom in voller
kirchlicher Gemeinschaft steht. Thr Patriarch
residiert in Scharfeh im Libanon.

3. Die Syrisch-Maronitische Kirche, die so-
wohl den Entscheidungen der Reichskonzi-
lien als auch der eigenen syrischen Tradition
treu bleiben wollte und spitestens seit den

Kreuzziigen in voller Gemeinschaft mit Rom
steht. Thr Patriarch residiert in Bkerke im Li-
banon.

4. Die Griechisch-orthodoxe Kirche des Patri-
archats von Antiochia, eine selbststindige Kir-
che innerhalb der weltweiten orthodoxen
Gemeinschaft byzantinischer Tradition. Thr
Patriarch residiert in Damaskus.

5. Die Griechisch-katholische Kirche, auch
Melkitische Kirche genannt, seit 1724 von
der Griechisch-orthodoxen Gemeinschaft ge-
trennt und in voller kirchlicher Gemeinschaft
mit Rom stehend. Thr Partriarch residiert in
Beirut im Libanon.

Die Syrische Kirche

Neben Antiochia wurde Edessa (heute Urfa
im Siidosten der Tiirkei) ein wichtiges Zen-
trum der syrischen Christen. Eine aramiische
Stammesgruppe herrschte vom 2. Jahrhundert
v.Chr. bis zum 3. Jahrhundert n.Chr. {iber ein
als Konigreich Edessa bekanntes Gebiet zwi-
schen dem Rémischen und dem Perserreich.
Um die Christianisierung Edessas ranken sich
ein paar interessante Legenden, die, wie so oft,
einen wahren Kern enthalten. Es scheint, dass
der christlichen Botschaft durch die Ansied-
lung von Juden bereits der Boden bereitet
worden ist. Tatsichlich war die Christianisie-
rung iusserst erfolgreich, auch wenn sicher
nicht alle Neubekehrten ganz der persischen
Astrologie abschworen, finden sich deren Spu-
ren doch sogar in der frithen syrisch-christli-
chen Literatur.

Von grosser Bedeutung sind daneben aber vor
allem die syrischen Versionen der Bibel. Der
heute gebriuchliche syrische Bibeltext, die
«Peschitta» (= die Finfache), ist die Uberarbei-
tung ilterer Textfassungen. Durch ihre sehr
enge Verwandtschaft zur Umgangssprache
Jesu und seiner Jiinger bieten diese syrischen
Fassungen der Bibel gerade fiir das Neue
Testament manchmal erstaunlich einfache
und iiberzeugende Losungen fiir sonst unver-
stindliche oder dunkle Stellen.

In Syrien entstand aber auch die erste Evange-
lienharmonie: Tatian stellte um das Jahr 170
die Erzihlungen der vier Evangelien zu einer
einzigen fortlaufenden Darstellung des Lebens

80



81

Jesu zusammen, die in der syrischen Kirche bis
ins 5. Jahrhundert gebraucht wurde.

Wihrend den grossen theologischen Aus-
einandersetzungen ab dem 3. Jahrhundert
durchlebte die Kirche in Syrien verschiedene
schwere Schlige und Erschiitterungen. Ent-
scheidend fiir die weitere Entwicklung der sy-
rischen Kirche war, dass in der Frage nach dem
Verhiiltnis von Gottheit und Menschheit in
Christus die Gemeinden innerhalb des Rémi-
schen Reiches (= Westsyrer), im Gegensatz zu
den Gemeinden im Perserreich (= Ostsyrer),
die Terminologie Cyrills von Alexandrien von
der «einen fleischgewordenen Natur des Lo-
gos» tibernahmen. Als dann das Konzil von

Chalkedon 451 die Formel Papst Leo des

. Grossen von den beiden Narturen in einer Per-

son als Dogma festlegte, schockierte das die
orientalischen Ohren, fiir die der Begriff «Na-
tur» die gleiche Bedeutung hat wie der Begriff
«Person» fiir die Griechen und Lateiner. So
musste diese dogmatische Formulierung bei

den orientalischen Christen die  Angst
schiiren, hier wiirde Christus in zwei Personen
aufgespaltet, den Sohn Gottes und den Sohn
Mariens!

Dieser Schock vertiefte den schon bestehen-
den Gegensatz zwischen griechischen und
aramiischen Christen und konnte in der
Folge nicht mehr iiberwunden werden. Nach
jahrzehntelangem Streit und politischem Hin
und Her griff der syrische Bischof Jakob Bara-
ddus zur Selbsthilfe und organisierte eine
selbststindige Hierarchie und damit die klar
von der Reichskirche getrennte Syrisch-ortho-
doxe Kirche, die nach ihm auch Jakobitische
Kirche genannt wird.

Dass man diese Kimpfe um Formeln und Be-
griffe heute mit anderen Augen betrachten
muss, zeigt allein schon jenes Abkommen vom
23. Juni 1984 zwischen der Syrisch-orthodo-
xen und der Roémisch-katholischen Kirche,
das im pastoralen Notfall, wenn kein Priester
der eigenen Konfession zur Hand ist, den

=

s

Klosterkirche St. Av'gz'n (Arth SZ): Der W)%/mng trennt den Altarraum, das Allerheiligste. Er erinnert
an den Vorbang im Tempel von Jerusalem.



Empfang der Sakramente der Eucharistie, der
Beichte und der Krankensalbung in der jeweils
anderen Kirche erlaubt und als giiltig aner-
kennt!

Die weitere Geschichte der syrischen Gemein-
den ist bis heute von der arabisch-islamischen
Eroberung und Herrschaft geprigt. Zuerst be-
griissten die syrischen Christen die Araber als
Befreier vom Joch der byzantinischen Herr-
schaft. Und die Araber sahen in den nicht mit
Byzanz verbundenen Christen Verbiindete. So
ist es nur folgerichtig, dass Christen am Hof
der Kalifen der Omayaden- und Abbaassiden-
Dynastie wichtige Amter bekleideten. Dieses
gute Verhiltnis hielt aber nicht an. Von der
einst blithenden Kirche ist heute nur noch
ein Schatten ihrer selbst {ibrig geblieben.
Wihrend des Ersten Weltkriegs ereignete sich
im Osmanischen Reich neben dem Genozid
an den Armeniern auch ein Vélkermord an
den syrischen Christen. Und durch die ganze
Kurdenproblematik sind die syrischen Chris-
ten in der Tiirkei noch einmal unter die Rider
gekommen. Die meisten syrischen Christen
leben heute in Europa und Amerika. Einige
leben auch hier in der Schweiz. Seit ein paar
Jahren besitzt die Syrisch-orthodoxe Kirche in
der Schweiz, im ehemaligen Kapuziner-
kloster in Arth, Kanton Schwyz, das jetzt
St. Avgin Kloster heisst, ein geistiges Zentrum.

Ausstrahlung des antiochenischen
Christentums

Die syrische Kirche weist durch ihre aramii-
sche Tradition in Liturgie und Spiritualitit
viele semitische Formen auf. Einiges davon ist
durch die Ausstrahlung der syrischen Kirche
in die anderen christlichen Traditionen einge-
gangen. So steht zum Beispiel der antioche-
nische Ritus, das heisst die antiochenische
Organisation und Form des Gottesdienstes,
am Anfang des heutigen syrischen, chaldii-
schen, syro-malabarischen und maronitischen
Ritus. Er hat daneben sowohl den byzantini-
schen, armenischen und lateinischen Ritus be-
einflusst. Noch in jiingster Zeit hat die ro-
misch-katholische Liturgiereform nach dem

Zweiten Vatikanischen Konzil Anleihen bei
der syrischen Liturgie gemacht. Das bekann-

teste Beispiel ist die Akklamation «Deinen
Tod, o Herr, verkiinden wir, und deine Aufer-
stechung preisen wir, bis du kommst in Herr-
lichkeit» nach der Wandlung. In der syrischen
Messliturgie heisst es nach dem Einsetzungs-
bericht wortlich: «Wir gedenken, Herr, deines
Todes, wir bekennen deine Auferstehung, und
wir erwarten deine Wiederkunft. Dein Erbar-
men komme iiber uns alle.»

Uberhaupt ist die Liturgie mit ihrer religidsen
Poesie, wie in allen orientalischen Kirchen, der

RO G '.n;

FEvangeliar von Bethzabdai (Idil), Tur Abdin:
Syrisches Kreuz (1851).

L L

wichtigste Ort, um Spiritualitit und Lehre der
syrischen Christen kennen zu lernen. Ein wich-
tiges Kennzeichen aller orientalischen Liturgi-
en, aber besonders der syrischen Gottesdienste
ist ihr den ganzen Menschen einbeziehender
Charakter. Neben der reichen Symbolik be-
eindruckt vor allem, wie durch Stehen, Ver-
neigungen, Niederwerfungen und Beriihren

82



83

des Bodens mit der Stirn, Bekreuzigungen
und anderes, das das Beten begleitet, der Leib
voll in die Erhebung des Geistes und der See-
le einbezogen wird. Bei uns im Westen ist das
Empfinden sowohl fiir die Symbolik als auch
fiir liturgische Gesten im Gottesdienst weitge-
hend verloren gegangen. Ich bin iiberzeugt,
dass darin ein Grund fiir die Anziehunggkraft
der orientalischen Liturgien auf viele abend-
lindische Christen und umgekehrt fiir das
Unbehagen orientalischer Christen in unseren
Gottesdiensten liegt.

Zum Abschluss noch ein Text aus der syrisch-
orthodoxen Messe. Es ist ein «Sedro» genann-
tes Gebet zur Beweihriucherung des Altares:
«Wir beten dich an, wir preisen dich, wir ver-
herrlichen dich, Schépfer der Welt und Ord-
ner aller Geschépfe, gesegneter Spross, der du
im trockenen Boden Mariens keimtest und
heranwuchsest, die ganze Schépfung mit dem

- siissen Wohlgeruch deiner Pracht erfiilltest

und den Gestank der Gottlosigkeit durch dei-
ne ruhmreiche Lehre aus jedem Winkel ver-
triebst.

Wir bringen dir in deiner Gegenwart, Herr,
den Weihrauch dar, nach dem Vorbild des
Priesters Aaron, der dir reinen Weihrauch op-
ferte und die Plagen vom Volk Israel fernhielt.
Ja, wir flehen dich an, Herr, Gott, empfange
diesen Weihrauch, den wir dir in unserer Ar-
mut darbringen fiir unsere Siinden und Belei-
digungen: fiir die Reichen und die Armen, die
Waisen und die Witwen, die Ermiideten und
die Betriibten, die Kranken und die Bedriick-
ten sowie alle, die uns beauftragt haben, ihrer
in unseren Gebeten zu dir, Christus, unser
Gott, zu gedenken, und fiir die Lebenden und
die Verstorbenen und fiir die Ruhe ihrer See-
len im himmlischen Jerusalem. Auf die Fiir-
bitte unseres Vaters Adam und unserer Mutter
Eva sowie das Flehen deiner Mutter Maria, auf
die Gebete der Propheten und der Apostel, der
Martyrer und der Bekenner, der Viter und der
Lehrer des rechten Glaubens, und die Bitten
der Asketen, Jungfrauen und aller Gerechten
wollen wir dir Lobpreis und Erhebung dar-
bringen, Herr, ebenso deinem Vater und dei-

nem Heiligen Geist, jetzt und allezeit und in
Ewigkeit. Amen.»

Aktueller Hinweis:
Moderne Ikonen

Die Ikone ist ein religidses Bild, das nach
christlich-orthodoxer Auffassung ein Fens-
ter 6ffnet in eine andere Welt. Die georgi-
sche Kiinstlerin Nina Gamsachurdia fihlt
sich der Tradition des Ikonenmalens ver-
pflichtet und hat den Mut, diese Tradition
neu zu interpretieren, um so heutige Glau-
benserfahrungen darzustellen. Vom Diens-
tag, 4. bis Samstag, 29. April 2000 stellt
Frau Gamsachurdia ithre Werke aus in der
Offenen Kirche Elisabethen Basel (Vernissa-
ge: Dienstag, 4. April, 18.00 Uhr). Im Rah-
men dieser Ausstellung finden weitere Ver-
anstaltungen statt:

Samstag, 8. April, 17.00 Uhr: Orthodoxe
Vesper mit dem serbisch-

orthodoxen Kirchenchor.
Leitung: Pfr. Milutin Niko-
lic.

Mittwoch, 12. April, 20.00 Uhr: Dr. Ro-
bert Stoll: Das Wesen der
Ikonen (Vortrag mit Dias).

Freitag, 14. April, 17.00 Uhr: Offentliche

Fithrung von Nina Gamsa-

churdia
Freitag, 14. April, 19.30 Uhr: Nina Gam-
sachurdia:  Altgeorgische

Kunst — Freiheit und Tradi-
tion (Vortrag mit Dias;
Elisabethenstr. 10)

15./16. April: Tkonenmalen mit Nina
Gamsachurdia (Workshop,
Anmeldung nétig).

Das Motiv auf Seite 82 und andere Motive aus
syrischen Handschriften sind als Kunstkarten er-
hiéltlich bei Prof. Hans Hollerweger, Freunde des
Tur Abdin, Betlehemstrasse 20, A-4020 Linz.
Bei ihm kann auch ein Bildband iiber den Tur
Abdin (CHF 58.—) bezogen werden.



	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 4, Die unsichtbare Wurzel: die antiochenische Tradition

