
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 3

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 3,
Die armenische Kirche - eine kleine grosse Kirche

Autor: Baumer, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
3. Die armenische Kirche — eine kleine grosse Kirche

Iso Baumer

Welt im Brennspiegel
Es gibt Einzelschicksale, in denen sich wie in
einem Brennglas das Schicksal ganzer Völker
oder Kirchen spiegelt. Das trifft zu auf den
armenischen Geistlichen, Musikpädagogen und
Komponisten Komitas (bürgerlicher Name:
Soromon Soromonjan), der von 1869 bis
1935 lebte. Er hatte sich der Rettung der
musikalischen Uberlieferung seiner Heimat
verschrieben, aber aus innerem Miterleben dieser
Tradition auch selber neue Werke komponiert
und damit seinerseits wieder eine Tradition
begründet.

Am berühmtesten ist seine Messe, die von den
Armeniern gerne an hohen Festtagen gesungen

wird. Sogleich wird dem Hörer dabei eine

Eigenheit der armenischen Liturgie deutlich:
Sie erlaubt die Orgel, die in der Orthodoxie -
wie jedes andere Instrument - sonst verboten
ist; dort gilt nur die menschliche Stimme. Bis
ins 19. Jahrhundert war auch die armenische
Kirchenmusik rein vokal. Dann fand zuerst
die Orgel Eingang, schliesslich auch andere
Musikinstrumente. Das ist ein Beispiel westlichen

Einflusses, was aber die armenische Musik

durchaus nicht verfälscht hat. Im Weiteren
ist zu bemerken, dass eine solche armenische
Messe ungefähr 25 verschiedene Texte vertont

Iso Baumer, Dr. phil. ist pensionierter
Gymnasiallehrer. Während 12 Jahren war er
Lehrbeauftragter für Ostkirchenkunde an der
Universität Fribourg. Er hat zahlreiche Bücher

veröffentlicht (s. Buchbesprechung S. 67). Er ist
Generalsekretär der «Catholica Unio» (Werk der
Ostkirchenhilfe) und lebt in Fribourg.

und dementsprechend lange dauert. Wer sich

zum Anhören dieser Messe einen Text
verschafft, kann darin auch den poetischen
Reichtum der Liturgie feststellen.

Vardapet (Titel für einen Geistlichen, der
auch Gelehrter ist) Komitas erlebte das

Armenier-Massaker, das die Türken — nach
Heineren Vorboten im 19. Jahrhundert — in gröss-
tem Ausmass 1915 durchführten, wobei wohl
um eine Million Menschen aufgrausamste Art
umgebracht wurden. Komitas überlebte es,
wurde gefangen genommen, auf internationalen

Druck dann freigelassen, aber er war
psychisch derart geschädigt, dass er nur noch in
einer französischen Heilanstalt dahindäm-
mern konnte, bis er 20 Jahre nach den
Ereignissen starb. Damit ist das entscheidende
Schicksal der Armenier und der armenischen
Kirche im 20. Jahrhundert angesprochen;
Hitler hat sich bei seinen Judenverfolgungen
die Armenier-Massaker zum Vorbild genommen

unter dem hämischen Hinweis: «Wer
spricht heute noch davon?»

Klein an Zahl, gross an kulturellen
Leistungen

Von dieser Kirche sagt einer der bedeutendsten

Kenner ostkirchlicher Musik, Archimand-
rit Irenäus Totzke aus dem Kloster Niederaltaich:

«Ais eine der musikalisch liebenswertesten

und interessantesten Erscheinungen
unter den Kirchen des Ostens muss die
armenische Kirche angesehen werden. Sie ist,
was die Zahl ihrer Gläubigen angeht, nicht
sehr gross und hat fast seit ihrem Bestehen ei-



ne Diasporaexistenz geführt, aber durch ihre
erstaunliche kulturelle Anpassungsfähigkeit
und Dynamik immer wieder die Aufmerksamkeit

der Forschung auf sich gelenkt.»

Was hier von der Musik gesagt wird, gilt für
alle kulturellen Leistungen: die Baukunst mit
ihren wunderbaren Schmuckflachreliefs, unter

denen immer wieder das Kreuz als Lebensbaum

auffällt; die Buchillustration, die zu den
kostbarsten der Welt gehört; die Keramik, von
denen etwa das Armenier-Kloster in Jerusalem
herrliche Beispiele vorzeigen kann; die Literatur,

die aufAnhieb, gleich nach Erfindung der
Schrift im 4./5- Jahrhundert, in ihr Goldenes
Zeitalter eintritt, wenn auch zunächst noch
weitgehend Ubersetzungsliteratur (aus dem
Syrischen und Griechischen); aber Ikonen
kennt diese Kirche nur in bescheidenstem
Ausmass.

Zum Gottesdienst fährt der oben erwähnte I.
Totzke weiter: „Mehr noch als der byzantinische

ist der armenische Gottesdienst von
hieratischer Strenge und Würde. Das liturgische
Zeremoniell ist unwahrscheinlich reich und
feierlich. Durch Übernahme abendländischer
Riten und Kultgegenstände (zur Zeit der Union

im 13. Jahrhundert) und ihre Einschmel-

zung in das schon vorhandene, meist auf
byzantinischer Grundlage entstandene
Traditionsgut sind eine gottesdienstliche Vielfalt
und ein ritueller Reichtum entstanden, wie sie

sonst keine der östlichen Kirchen aufzuweisen
hat. Verbunden mit der eigenen Kirchenmusik

und der spezifischen Art, Gottesdienst zu
feiern, ist jener mit nichts anderem verwechselbare

Gesamtkomplex armenischer Liturgie
entstanden, auf den das armenische Volk als

eine seiner hervorragendsten Kulturschöpfungen
stolz sein kann.»

Einheit in der Vielfalt

Die etwa 6 Millionen Armenier sind über ihr
Ursprungsland Armenien, das Nachbarland
Georgien (und andere Teile der früheren
Sowjetunion), vor allem aber Libanon, Syrien
(früher auch Iran) und weite Teile Europas

und Amerikas verbreitet. Ihre Kirche (die sie

Armenisch-apostolische nennen) wurde als

erste christliche Kirche Staatskirche im Jahre
301 - schon seit langem bereiten sie das 1700-
Jahr-Jubiläum ihrer Kirche für 2001 vor. Leider

kann der 1995 ernannte Katholikos (Titel
des Kirchenoberhauptes) Karekin I. (Sarkissi-
an) dieses Jubiläum, für das er sich auch öku-

Katholikos Karekin /., Oberhaupt der Armenischen

Kirche, anlässlich der Zweiten Europäischen

Ökumenischen Versammlung in Graz
(Juni 1997), an der er die vielbeachtete
Eröffnungsrede hielt.

menisch sehr engagiert hatte, nicht mehr erleben;

er starb am 29. Juni 1999 an einem
Kehlkopfkrebs. Am 27. Oktober wurde sein Nachfolger

Karekin II. (Nersessian) (geb. 1951)
gewählt, in einem synodalen Verfahren, an
dem Bischöfe, Priester und Laien gemeinsame
Verantwortung tragen. Seine Jurisdiktion
erstreckt sich über das «Oberste Patriarchat-
Katholikossat von ganz Armenien» mit Sitz in
Etschmiadzin, das geographisch nicht ganz
genau zu trennen ist vom Herrschaftsbereich des



«Katholikossats von Kilikien» (einst Südtürkei,

heute mit Sitz in Amelias im Libanon).
Dazu kommen die beiden Patriarchate von
Istanbul und Jerusalem. Zusammen zählen sie
über 70 Bischöfe. Diese Kirchen sind,
obgleich geschichtlich oft verschieden geprägt, in
Glaube, Gottesdienst und Kirchenstruktur
gleich. In der Kreuzzugszeit gab es vielfache
Berührungspunkte, auch gab es zeitweise
Unionen, und manche Eigenheiten des
katholischen Ritus fanden Eingang in die armenische

Messe (Staffelgebet wie im vorkonziliären
katholischen Ritus, am Schluss das 1. Kapitel
des Johannes-Evangeliums, die Mitra der
Bischöfe usw.).

Bedeutend kleiner (etwa 140 000) ist jene
Gruppe von Armeniern, die im Laufe der
Geschichte sich dem Papst von Rom angeschlossen

haben, die Armenisch-katholische Kirche.
Auch diese hat im Herbst 1999 einen neuen
Patriarchen bekommen in der Person von
Nerses Bedros XIX. (Tarmouni) (geb. 1940)
auf den Titel «Kilikien der Armenier». Zu
diesen Armeniern gehören die beiden Mechi-
taristenklöster von Venedig (San Lazzaro) und
Wien, die eine weltweit anerkannte Kulturleistung

erbracht haben, aber jetzt stark mit dem
Nachwuchsmangel zu kämpfen haben. Die
katholischen Armenier haben vor wenigen
Jahren ihren Ritus, der im Lauf der Jahrhunderte

wohl etwas stark latinisiert oder
«römisiert» wurde, im Rückgriff auf den
ursprünglichen armenisch-apostolischen Ritus
wiederhergestellt. - Im 19. Jahrhundert sind
Armenier auch zur protestantischen Kirche
übergetreten, haben aber viele Eigenarten
bewahrt; sie sind vor allem sozial sehr wirksam.

Trennungsgründe

Die Armenier sind schon nach 451, im Gefolge

des Konzils von Chalkedon, aus dem
Verband der Reichskirche (der universalen
Kirche) ausgeschieden, und zwar weil sie am
Konzil selber aus politisch-militärischen
Gründen gar nicht teilnehmen konnten und
dann in den viel später überschickten Akten
nicht mehr ihren angestammten Glauben er¬

kennen konnten. Es waren letztlich sprachliche

Schwierigkeiten dahinter, die man heute
als solche erkannt hat, so dass sachlich heute
kein dogmatischer Grund mehr besteht,
getrennt zu bleiben, weder zur byzantinischen
noch zur römischen Kirche. Doch hat die
Geschichte inzwischen soviel Schutt aufgehäuft,
dass es noch eine Zeitlang gehen wird, bis er

weggeräumt ist. Es ging in jenem Konzil um
die Dreifaltigkeit Gottes und die
Gottmenschlichkeit Jesu Christi, die terminologisch

möglichst genau festgelegt werden
sollten. Die beiden entscheidenden Fachaus-

Typische armenische Kirche in Khetscharis

drücke waren «Wesen» und «Person». Nach
langem Ringen kam man zur berühmten
Formel, in Gott gebe es ein Wesen (eine Wesenheit)

und drei Personen. Die beiden griechischen

Termini dafür waren Ousia und
Hypostasis. Die entsprechenden Ausdrücke
im Armenischen waren aber nicht ganz
deckungsgleich mit denen im Griechischen,
und so konnte denn die Formel von Chalkedon

von den Armeniern leicht als falsch ver-



standen werden. Es ging natürlich nicht um
blosse Wortspielereien, sondern um die ernsthafte

Frage, wie man den unbezweifelten
Glauben an den Einen Gott, den man mit den
Juden teilte, mit der neutestamentlich
begründeten Rede vom Vater, vom Sohn und
vom Heiligen Geist vermitteln konnte, also

um Abgrenzung gegen Missverständnisse und
Identitätsfindung. Es ist tragisch, dass aus
diesem löblichen Unternehmen so viele Spaltungen

entstanden: Nicht nur die Armenier
trennten sich, auch die Kopten (Ägypter) und
(West-)Syrer, während die Ostsyrer sich schon
im Umkreis des Konzils von Ephesus (431)
getrennt hatten. Zusammen mit der Spaltung
von West- und Ostkirche (man nimmt als

leicht merkbares Datum das Jahr 1034 an)
leiden wir noch heute unter dieser Zerrissenheit.

Durchgangsland und Diaspora

Armenien im Kaukasus war seit jeher ein von
allen umhegenden Mächten begehrtes Land,
weil Durchgang und Grenze leicht zu überwachen

waren. So geriet das Land reihum unter
die Botmässigkeit von Griechenland (mit
Alexander dem Grossen), der Römer, der Perser,

der Araber, der Osmanen, der Russen; nur
ganz selten in seiner Geschichte war es

selbstständig und frei, wie heute wieder seit dem
Zerfall der Sowjetunion. Mit dieser politischen

Situation erklärt sich die weltweite
Diaspora:
Immer wieder zogen Armenier fort, gezwungen

oder freiwillig, und liessen sich in Europa,
Asien (Indien z.B.), Amerika nieder; als

sprachbegabte und handelstüchtige Menschen
brachten sie es oft zu Wohlstand, den sie auch
wieder ihren Landsleuten zukommen liessen.
Ihre Sprache ist indogermanisch, der
Wortschatz stark von Wörtern der umliegenden
Sprachen durchsetzt (türkisch, iranisch,
russisch); in der Liturgie herrscht noch die
altarmenische, klassische Sprache vor, die von
den Gläubigen nicht leicht verstanden wird;
die moderne Sprache ist in West- und
Ost-Armenisch (mit den ursprünglichen Zentren

Konstantinopel und Etschmiadzin) geteilt,
wobei sich die Leute hüben und drüben
verständigen können Die Schrift ist äusserst
ästhetisch und phonetisch sehr zutreffend.
Wenn auch nicht jeder Armenier gläubiger
Christ ist, bildet die Kirche doch für jeden
mindestens einen kulturellen Bezugspunkt;
sie ist die Garantin des Durchhaltewillens und
der nationalen Einheit.

Das Vaterunser in armenischer Sprache und
Schrift

Amjp iTbp np jlrpljJiGu. tu, uncpp bqjigj1
Qni_ß fn- bljbugb uipfuijiiLp-jirfi fn- Li^jigjiß
Ipmff fn nprqtu jbpljJifiu be jbpljpJi : 9,hrug

ifbp huifiunquiqnpi). umep ifbq uijuop: Le p-nq
ifbq qujmpmjiu rfbp, npvqbu be ifbf p-nqmVf
iTbpng rquipuumquiQvug : fee xTJi' uiuißjip qrlbq
|i \jinpdnep-]iefi, uij| lJipljLui qvCbq ji ^uipp:
Rji £n t uipfuijnrp-jn-Q be qopni_p-jii.fi be ijiumf
jmejnnbmßu. unlpfi :

Hayr mer vor hergins yes, surp yeghitsi a-

nun ko: Yegestse arkayutiun ko, yegitsin
gam ko, vorbes hergins yev hergri: Ezhats

mer hanabazort dur mez ays or: Yev togh
mez ezbardis mer, vorbes yev mek toghumk
merots bardabanats: Yev mi danir esmez
i portzutiun, ayl prgea ezmez i tscharé.
Tzi ko ye arkayutiun yev zorutiun yev park
yavideans. Amen.

Zur Aussprache: z wie stimmhaftes s, gh wie
ein leicht gehauchtes ch, y wie i; jedes Wort
wird meist auf der Endsilbe betont. - Zum
Wortschatz: Hinter dem «Hayr» kann man
pater/Vater entdecken, hinter «yes» das lateinische

und französische es («du bist»), hinter
«anun» das lateinische nomen, deutsch
Namen, hinter «dur» das lateinische dare (geben),
hinter «togh» vielleicht lateinisch tollere
(wegnehmen), hinter «ye» lateinisch est (deutsch
«ist».)

57


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 3, Die armenische Kirche - eine kleine grosse Kirche

