Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 3

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 3,
Die armenische Kirche - eine kleine grosse Kirche

Autor: Baumer, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030900

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Farben des Regenbogens

Grosse christliche Traditionen
3. Die armenische Kirche — eine kleine grosse Kirche

Iso Baumer

Welt im Brennspiegel

Es gibt Einzelschicksale, in denen sich wie in
einem Brennglas das Schicksal ganzer Volker
oder Kirchen spiegelt. Das trifft zu auf den ar-
menischen Geistlichen, Musikpidagogen und
Komponisten Komitas (biirgerlicher Name:
Soromon Soromonjan), der von 1869 bis
1935 lebte. Er hatte sich der Rettung der mu-
sikalischen chrlleferung seiner Heimat ver-
schrieben, aber aus innerem Miterleben dieser
Tradition auch selber neue Werke komponiert
und damit seinerseits wieder eine Tradition
begriindet.

Am beriithmtesten ist seine Messe, die von den
Armeniern gerne an hohen Festtagen gesun-
gen wird. Sogleich wird dem Horer dabei eine
Eigenheit der armenischen Liturgie deutlich:
Sie erlaubt die Orgel, die in der Orthodoxie —
wie jedes andere Instrument — sonst verboten
ist; dort gilt nur die menschliche Stimme. Bis
ins 19. Jahrhundert war auch die armenische
Kirchenmusik rein vokal. Dann fand zuerst
die Orgel Eingang, schliesslich auch andere
Musikinstrumente. Das ist ein Beispiel westli-
chen Einflusses, was aber die armenische Mu-
sik durchaus nicht verfilscht hat. Im Weiteren
ist zu bemerken, dass eine solche armenische
Messe ungefihr 25 verschiedene Texte vertont

Iso Baumer, Dr. phil. ist pensionierter Gym-
nastallebrer. Wihrend 12 Jahren war er Lehr-
beaufiragter fiir Ostkirchenkunde an der Uni-
versitiit Fribourg. Er hat zahlreiche Biicher
veriflentlicht (s. Buchbesprechung S. 67). Er ist
Generalsekretir der « Catholica Unio» (Werk der
Ostkirchenbilfe) und lebt in Fribourg.

und dementsprechend lange dauert. Wer sich
zum Anhéren dieser Messe einen Text ver-
schafft, kann darin auch den poetischen
Reichtum der Liturgie feststellen.

Vardapet (Titel fiir einen Geistlichen, der
auch Gelehrter ist) Komitas erlebte das Ar-
menier-Massaker, das die Tiirken — nach klei-
neren Vorboten im 19. Jahrhundert — in gréss-
tem Ausmass 1915 durchfiihrten, wobei wohl
um eine Million Menschen auf grausamste Art
umgebracht wurden. Komitas iiberlebte es,
wurde gefangen genommen, auf internationa-
len Druck dann freigelassen, aber er war psy-
chisch derart geschidigt, dass er nur noch in
einer franzosischen Heilanstalt dahindim-
mern konnte, bis er 20 Jahre nach den Ereig-
nissen starb. Damit ist das entscheidende
Schicksal der Armenier und der armenischen
Kirche im 20. Jahrhundert angesprochen;
Hitler hat sich bei seinen Judenverfolgungen
die Armenier-Massaker zum Vorbild genom-
men unter dem himischen Hinweis: «Wer
spricht heute noch davon?»

Klein an Zahl, gross an kulturellen
Leistungen

Von dieser Kirche sagt einer der bedeutends-
ten Kenner ostkirchlicher Musik, Archimand-
rit Irendus Totzke aus dem Kloster Niederal-
taich: «Als eine der musikalisch liebenswer-
testen und interessantesten Erscheinungen
unter den Kirchen des Ostens muss die ar-
menische Kirche angesehen werden. Sie ist,
was die Zahl ihrer Gliubigen angeht, nicht

sehr gross und hat fast seit ihrem Bestehen ei-

54



55

ne Diasporaexistenz gefiihre, aber durch ihre
erstaunliche kulturelle Anpassungsfihigkeit
und Dynamik immer wieder die Aufmerk-
samkeit der Forschung auf sich gelenkt.»

Was hier von der Musik gesagt wird, gilt fiir
alle kulturellen Leistungen: die Baukunst mit
ihren wunderbaren Schmuckflachreliefs, un-
ter denen immer wieder das Kreuz als Lebens-
baum auffillt; die Buchillustration, die zu den
kostbarsten der Welt gehort; die Keramik, von
denen etwa das Armenier-Kloster in Jerusalem
herrliche Beispiele vorzeigen kann; die Litera-
tur, die auf Anhieb, gleich nach Erfindung der
Schrift im 4./5. Jahrhundert, in ihr Goldenes
Zeitalter eintritt, wenn auch zunichst noch
weitgehend Ubersetzungsliteratur (aus dem
Syrischen und Griechischen); aber Ikonen
kennt diese Kirche nur in bescheidenstem
Ausmass.

Zum Gottesdienst fihrt der oben erwihnte I.
Totzke weiter: ,,Mehr noch als der byzantini-
sche ist der armenische Gottesdienst von hie-
ratischer Strenge und Wiirde. Das liturgische
Zeremoniell ist unwahrscheinlich reich und
feierlich. Durch Ubernahme abendlindischer
Riten und Kultgegenstinde (zur Zeit der Uni-
on im 13. Jahrhundert) und ihre Einschmel-
zung in das schon vorhandene, meist auf
byzantinischer Grundlage entstandene Tradi-
tionsgut sind eine gottesdienstliche Vielfalt
und ein ritueller Reichtum entstanden, wie sie
sonst keine der 6stlichen Kirchen aufzuweisen
hat. Verbunden mit der eigenen Kirchenmu-
sik und der spezifischen Art, Gottesdienst zu
feiern, ist jener mit nichts anderem verwech-
selbare Gesamtkomplex armenischer Liturgie
entstanden, auf den das armenische Volk als
eine seiner hervorragendsten Kulturschpfun-
gen stolz sein kann.»

Einheit in der Vielfalt

Die etwa 6 Millionen Armenier sind iiber ihr
Ursprungsland Armenien, das Nachbarland
Georgien (und andere Teile der fritheren Sow-
jetunion), vor allem aber Libanon, Syrien
(frither auch Iran) und weite Teile Europas

und Amerikas verbreitet. Thre Kirche (die sie
Armenisch-apostolische nennen) wurde als
erste christliche Kirche Staatskirche im Jahre
301 — schon seit langem bereiten sie das 1700-
Jahr-Jubildium ihrer Kirche fiir 2001 vor. Lei-
der kann der 1995 ernannte Katholikos (Titel
des Kirchenoberhauptes) Karekin I. (Sarkissi-
an) dieses Jubildum, fiir das er sich auch 6ku-

Katholikos Karekin 1., Oberhaupt der Armeni-
schen Kirche, anlisslich der Zweiten Europiii-
schen Okumenischen Versammlung in Graz

(Juni 1997), an der er die vielbeachtete Eriff-
nungsrede hbielt.

menisch sehr engagiert hatte, nicht mehr erle-
ben; er starb am 29. Juni 1999 an einem Kehl-
koptkrebs. Am 27. Oktober wurde sein Nach-
folger Karekin II. (Nersessian) (geb. 1951)
gewihlt, in einem synodalen Verfahren, an
dem Bischéfe, Priester und Laien gemeinsame
Verantwortung tragen. Seine Jurisdiktion er-
streckt sich iiber das «Oberste Patriarchat-
Katholikossat von ganz Armenien» mit Sitz in
Etschmiadzin, das geographisch nicht ganz ge-
nau zu trennen ist vom Herrschaftsbereich des



«Katholikossats von Kilikien» (einst Siidtiir-
kei, heute mit Sitz in Antelias im Libanon).
Dazu kommen die beiden Patriarchate von
Istanbul und Jerusalem. Zusammen zihlen sie
iiber 70 Bischofe. Diese Kirchen sind, ob-
gleich geschichtlich oft verschieden geprigt, in
Glaube, Gottesdienst und Kirchenstruktur
gleich. In der Kreuzzugszeit gab es vielfache
Beriihrungspunkte, auch gab es zeitweise
Unionen, und manche Eigenheiten des katho-
lischen Ritus fanden Eingang in die armeni-
sche Messe (Staffelgebet wie im vorkonzilidren
katholischen Ritus, am Schluss das 1. Kapitel
des Johannes-Evangeliums, die Mitra der
Bischoéfe usw.).

Bedeutend kleiner (etwa 140000) ist jene
Gruppe von Armeniern, die im Laufe der Ge-
schichte sich dem Papst von Rom angeschlos-
sen haben, die Armenisch-katholische Kirche.
Auch diese hat im Herbst 1999 einen neuen
Patriarchen bekommen in der Person von
Nerses Bedros XIX. (Tarmouni) (geb. 1940)
auf den Titel «Kilikien der Armenier». Zu
diesen Armeniern gehéren die beiden Mechi-
taristenkloster von Venedig (San Lazzaro) und
Wien, die eine weltweit anerkannte Kulturleis-
tung erbracht haben, aber jetzt stark mit dem
Nachwuchsmangel zu kimpfen haben. Die
katholischen Armenier haben vor wenigen
Jahren ihren Ritus, der im Lauf der Jahrhun-
derte wohl etwas stark latinisiert oder
«rdmisiert» wurde, im Riickgriff auf den
urspriinglichen armenisch-apostolischen Ritus
wiederhergestellt. — Im 19. Jahrhundert sind
Armenier auch zur protestantischen Kirche
tibergetreten, haben aber viele Eigenarten be-
wahrt; sie sind vor allem sozial sehr wirksam.

Trennungsgriinde

Die Armenier sind schon nach 451, im Gefol-
ge des Konzils von Chalkedon, aus dem Ver-
band der Reichskirche (der universalen Kir-
che) ausgeschieden, und zwar weil sie am
Konzil selber aus politisch-militirischen
Griinden gar nicht teilnehmen konnten und
dann in den viel spiter iiberschickten Akten
nicht mehr ihren angestammten Glauben er-

kennen konnten. Es waren letztlich sprachli-
che Schwierigkeiten dahinter, die man heute
als solche erkannt hat, so dass sachlich heute
kein dogmatischer Grund mehr besteht, ge-
trennt zu bleiben, weder zur byzantinischen
noch zur réomischen Kirche. Doch hat die Ge-
schichte inzwischen soviel Schutt aufgehiuft,
dass es noch eine Zeltlang gchen wird, bis er
weggeriumt ist. Es ging in jenem Konzil um
die Dreifaltigkeit Gottes und die Gott-
menschlichkeit Jesu Christi, die termino-
logisch méglichst genau festgelegt werden
sollten. Die beiden entscheidenden Fachaus-

Typische armenische Kirche in Khetscharis

driicke waren «Wesen» und «Person». Nach
langem Ringen kam man zur beriihmten For-
mel, in Gott gebe es ein Wesen (eine Wesen-
heit) und drei Personen. Die beiden griechi-
schen Termini dafiir waren Qusia und
Hypostasis. Die entsprechenden Ausdriicke
im Armenischen waren aber nicht ganz
deckungsgleich mit denen im Griechischen,
und so konnte denn die Formel von Chalke-
don von den Armeniern leicht als falsch ver-

56



57

standen werden. Es ging natiirlich nicht um
blosse Wortspielereien, sondern um die ernst-
hafte Frage, wie man den unbezweifelten
Glauben an den Einen Gott, den man mit den
Juden teilte, mit der neutestamentlich be-
griindeten Rede vom Vater, vom Sohn und
vom Heiligen Geist vermitteln konnte, also
um Abgrenzung gegen Missverstindnisse und
Identititsfindung. Es ist tragisch, dass aus die-

sem léblichen Unternehmen so viele Spaltun-
gen entstanden: Nicht nur die Armenier
trennten sich, auch die Kopten (Agypter) und
(West-)Syrer, wihrend die Ostsyrer sich schon
im Umkreis des Konzils von Ephesus (431) ge-
trennt hatten. Zusammen mit der Spaltung
von West- und Ostkirche (man nimmt als
leicht merkbares Datum das Jahr 1054 an) lei-
den wir noch heute unter dieser Zerrissenheit.

Durchgangsland und Diaspora

Armenien im Kaukasus war seit jeher ein von
allen umliegenden Michten begehrtes Land,
weil Durchgang und Grenze leicht zu iiberwa-
chen waren. So geriet das Land reihum unter
die Botmissigkeit von Griechenland (mit
Alexander dem Grossen), der Rémer, der Per-
ser, der Araber, der Osmanen, der Russen; nur
ganz selten in seiner Geschichte war es selbst-
stindig und frei, wie heute wieder seit dem
Zerfall der Sowjetunion. Mit dieser politi-
schen Situation erklirt sich die weltweite
Diaspora:

Immer wieder zogen Armenier fort, gezwun-
gen oder freiwillig, und liessen sich in Europa,
Asien (Indien z.B.), Amerika nieder; als
sprachbegabte und handelstiichtige Menschen
brachten sie es oft zu Wohlstand, den sie auch
wieder ihren Landsleuten zukommen liessen.
TIhre Sprache ist indogermanisch, der Wort-
schatz stark von Wortern der umliegenden
Sprachen durchsetzt (tiirkisch, iranisch, rus-
sisch); in der Liturgie herrscht noch die alt-
armenische, klassische Sprache vor, die von
den Gliubigen nicht leicht verstanden wird;
die moderne Sprache ist in West- und Ost-At-
menisch (mit den urspriinglichen Zentren

Konstantinopel und Etschmiadzin) geteilt,
wobei sich die Leute hiiben und driiben ver-
stindigen kénnen Die Schrift ist dusserst
isthetisch und phonetisch sehr zutreffend.
Wenn auch nicht jeder Armenier gliubiger
Christ ist, bildet die Kirche doch fiir jeden
mindestens einen kulturellen Bezugspunke;
sie ist die Garantin des Durchhaltewillens und
der nationalen Einheit.

Das Vaterunser in armenischer Sprache und

Schrift

4uyp Ubp np gbplyhGu bu, uoipp bphgh w-
Gnil fn. Fybugk wpfwyniphil fo. bnhghlb
Jwdf fn npwku jbplhbu kv jbplph: Qbumg
Ubp hwlwwywqnpy winip Ubq wyuop: G pny
Ubq quupunpu dbp, npyku kv Ubf pognudf
Ubpng wupunwwwbnmg: Hu Uh' wnwbhp qlbq
b thopdnippil, wjy phphbw qubq b jwpk:
9h fn k wpfwynip-hil kv qopnup-pih bu thwn £
Juthnbwmbu. wdkG:

Hayr mer vor hergins yes, surp yeghitsi a-
nun ko: Yegestse arkayutiun ko, yegitsin
gam ko, vorbes hergins yev hergri: Ezhats
mer hanabazort dur mez ays or: Yev togh
mez ezbardis mer, vorbes yev mek toghumk
merots bardabanats: Yev mi danir esmez

i portzutiun, ayl prgea ezmez i tscharé.

Tzi ko ye arkayutiun yev zorutiun yev park
yavideans. Amen.

Zur Aussprache: z wie stimmbhaftes s, gh wie
ein leicht gehauchtes ch, y wie i; jedes Wort
wird meist auf der Endsilbe betont. — Zum
Wortschatz: Hinter dem «Hayr» kann man
pater/Vater entdecken, hinter «yes» das lateini-
sche und franzosische es («du bist»), hinter
«anun» das lateinische nomen, deutsch Na-
men, hinter «dur» das lateinische dare (geben),
hinter «togh» vielleicht lateinisch tollere (weg-
nehmen), hinter «ye» lateinisch est (deutsch
«ist»,)



	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 3, Die armenische Kirche - eine kleine grosse Kirche

