Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 2

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1,

Aus den Augen - aus dem Sinn? Die "nestorianische" Tradition in
Persien und Indien

Autor: Karrer, Kilian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030897

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Farben des Regenbogens

Grosse christliche Traditionen
2. Aus den Augen — aus dem Sinn? Die «nestorianische» Tradition

in Persien und Indien

P Kilian Karrer

Indische Christen —

Fremde im eigenen Land?

In letzter Zeit konnte man in den Medien
hiufig liber Aggressivititen gegen Christen in
Indien lesen. Kirchen und andere christliche
Institutionen wurden das Opfer von blindem
Hass und brutaler Gewalt. Es wurden sogar
Christen umgebracht. Vor allem hinduistische
Gruppierungen und ihre Fiihrer fiihlen sich
von der dusserst kleinen christlichen Minder-
heit bedroht und reagieren sehr emotional ge-
gen die Existenz und Ausbreitung dieser fiir sie
«neuen» und fremden Religionsgemeinschaft.
Nun hat Papst Johannes Paul II. bei seinem
kiirzlichen Besuch in Indien noch Ol ins Feu-
er gegossen. Er hat nimlich ganz ausdriicklich
die katholische Mission in Indien und iiber-
haupt in Asien gutgeheissen und sie sogar for-
ciert. Die Reaktion darauf ist, dass Hindus
und Buddhisten in Indien jetzt gemeinsam die
einheimische religitse Tradition und Kultur
gegen die Christen verteidigen wollen. Neben
der forcierten christlichen Mission fiirchten
hinduistische Gruppierungen aber auch die
Verbreitung moderner Ideen und die damit
verbundene Aufhebung des Kastensystems,
das einen grossen Bevolkerungsteil diskrimi-
niert. Deshalb werden gerade auch die sozia-
len und caritativen Finrichtungen der Chri-
sten von den selbsternannten Hiitern der
indischen Tradition als Argernis empfunden.
Denn diese sozialen und caritativen Einrich-
tungen wie Schulen und Krankenhiuser ste-
hen allen Indern offen, gerade auch den Ka-
stenlosen, das heisst den Armsten und
Rechtlosesten.

Bei genauerem Hinsehen ist es aber vielleicht
gar nicht der christliche Glaube, der in Indien
als Fremdkorper empfunden wird. Vielleicht
sind es nur die Kirchen europiischer Tradition
und Pragung, die immer noch mehr oder we-
niger aggressw und offensiv ihre Form des

"Christentums in Indien verbreiten. Im 16.

Jahrhundert kamen im Gefolge der portugie-
sischen Entdeckungen und Kolonisation zu-
erst romisch-katholische, spiter auch refor-
mierte und evangelikale Missionare ins Land.
Dabei haben die Missionsmethoden dieser
Missionare bis in unser Jahrhundert hinein si-
cher wenig zur gegenseitigen Verstindigung
und Uberzeugung beigetragen. Und schlim-
mer noch: Diese Missionare nahmen die ein-
heimischen christlichen Gemeinden, die es
nachweislich spitestens seit dem vierten Jahr-
hundert in Indien gibt, nicht richtig oder gar
nicht zur Kenntnis. Zwar entwickelte sich zwi-
schen den einheimischen Christen und den
Portugiesen zuerst ein freundschaftliches Ver-
haltnis. So setzten sich die Portugiesen bei den
ortlichen Hindu-Herrschern fiir die indischen
Christen ein und unterstiitzten die Restaurie-
rung der Kirchen finanziell. Aber schon bald
kam es zu Konflikten wegen der unterschied-
lichen religidsen Formen und Traditionen. Al-
les wurde am damaligen rémisch-katholischen
Standard gemessen. Die einheimische christli-
che Tradition wurde als minderwertig oder so-
gar als falsch abgelehnt. Ab 1597 war es das
erklirte Ziel der lateinischen Hierarchie in In-
dien, die einheimischen Christen zur wahren,
eben der romisch-katholischen Kirche zuriick-
zufiihren!

30



3l

Thomas-Christen

Dabei stehen die einheimischen Christen In-
diens in einer sehr alten christlichen, wahr-
scheinlich sogar apostolischen Tradition. So-
wohl indische wie syrische Uberlieferungen
bezeugen die Missionstitigkeit des Apostels
Thomas in Indien. Gemiss der siidindischen
Uberlieferung kam der Apostel Thomas im
Jahr 52 n.Chr. an die Malabarkiiste im heuti-
gen indischen Bundesstaat Kerala und bekehr-
te dort ansissige Juden, sowie Inder aus der
Brahmanenkaste. Durch sein Wirken ent-
stand ein einheimisches Christentum mit
Priestern und Kirchen. Von der Malabarkiiste
aus missionierte der Apostel Thomas auch
weiter im Landesinneren und schliesslich an
der Stidostkiiste Indiens, der sogennannten
Coromandelkiiste, im heutigen Bundesstaat
Tamil Nadu. In Mailapur, in der Nihe der
heutigen Grossstadt Madras, erlitc er im Jahr
72 n.Chr. das Martyrium.

Eine andere Uberlieferung berichtet, dass der
Apostel Thomas von Koénig Gundapar als
Baumeister fiir seinen Palast aus Persien in den
Nordwesten Indiens geholt wurde. Der Apo-
stel Thomas hat diese Gelegenheir zur christ-
lichen Missionierung beniitzt und gleich das
Konigspaar getauft. Da er aber das fiir den Pa-
lastbau bestimmte Geld in urchristlicher Ma-
nier unter die Armen verteilt hat, wurde er
zeitweise eingekerkert. Spiter erlitt er bei sei-
ner weiteren Missionstitigkeit das Martyrium.

Diese Traditionen sind nicht einfach aus der
Luft gegriffen: Im 1. Jahrhundert n.Chr. be-
standen enge Handelsbeziehungen zwischen
Alexandrien, Persien und Indien. In Siidindi-
en konnten sogar griechisch-romische Koloni-
en sowie jiidische Gemeinden nachgewiesen
werden. Fiir die Echtheit der indischen Tho-
mastiberlieferung spricht auch das Fehlen ei-
ner konkurrierenden Thomastradition ir-
gendwo anders. Erstaunlich ist ferner die
Existenz gewisser Thomas-Uberlieferungen
bei einigen Hindu-Kasten, die frither ihren
christlichen Nachbarn bei besonderen Feiern
uralte Lieder mit der Thomasgeschichte vor-
sangen. Mit gutem Recht werden diese ein-

heimischen indischen Christen deshalb Tho-

maschristen genannt.

Die syro-malabarische Kirche in Indien

Entweder bereits durch den Apostel Thomas
oder erst durch die Ankunft des syrischen
Kaufmanns Thomas Kana und seiner Beglei-
ter, des Bischofs Mar Joseph mit Priestern und
Gldubigen aus Persien im Jahr 345, kamen die
indischen Christen in den Einflussbereich der
stark semitisch geprigten syrischen Kirche in
Persien. Das Syrische, eine Form des Aramii-
schen, der Muttersprache Jesu, war damals die
gemeinsame Sprache der Hindler und Kauf-
leute entlang den fernéstlichen Handelsrou-
ten. Diese vielfiltigen Beziehungen zu Persien
fithrten nach und nach zur Ubernahme litur-
gischer Formen der persischen Kirche und zur
Einbindung in deren Strukturen. Wegen der
engen Verbindung mit dieser syrischen Kirche
werden die indischen Christen in Siidindien
auch Syro-Malabaren genannt. Die eigentli-
che Verwaltung der Kirche blieb ganz in den
Hinden der einheimischen Christen. Auch in
threr Lebensweise haben sich die einheimi-
schen Christen nicht allzusehr von den Hin-
dus unterschieden. Sie blieben voll in die Ge-
sellschaft integriert und bekleideten nicht
selten hohe Staatsimter.

Indien und Rom

Fiir die Menschen in Europa war Indien bis
zum 13. Jahrhundert ein unbekanntes, die
Phantasie und Legenden, zum Beispiel um
den Priesterkonig Johannes, befliigelndes
Land. Erst die vom Papst zu den Mongolen
entsandten Franziskaner und Dominikaner
wissen konkret von Christen zu berichten, die
sie auf ihrer Reise nach China in Mailapur an-
getroffen haben. Auch Marco Polo kommt auf
der Riickreise von China nach Mailapur und
berichtet vom Grab des Apostels Thomas und
den Christen und Moslems, die dahin pilgern.
134849 hiilt sich der Franziskaner Johannes
von Marignola im siidindischen Quilon auf
und erhilt von den dortigen Christen, die den

Pfefferanbau beherrschen, als pipstlicher Le-



gat eine monatliche Zuwendung. Ungeachtet
ihrer von der persischen Kirche geprigten Tra-
dition werden die Thomaschristen von ithm als
Teil der einen christlichen Kirche angesehen.
Und selbst als die Portugiesen in Siidindien
die ersten Niederlassungen errichten, kann der
Seefahrer Cabral einen Priester der Thoma-
schristen mit nach Rom bringen, ohne dass ir-
gend jemand an seiner Rechtgliubigkeit zwei-
felt. Er wird im Gegenteil sehr freundlich als
katholischer Mitbruder aufgenommen. Auch
fiir die indischen Christen bestanden keine
Vorbehalte gegeniiber der romischen Kirche.
Fiir sie war der Papst als Patriarch von Rom
auch Oberhaupt der Universalkirche, mit der
sie ihrem Selbstverstindnis nach in ununter-
brochener Glaubensgemeinschaft standen.

Die Beziehungen zur romischen Kirche ver-
schlechterten sich dann aber rasch. Grund war
das Misstrauen der réomisch-katholischen Mis-
sionare gegeniiber dem einheimischen Klerus
und den zum Teil aus Persien stammenden
Bischéfen. Das Unverstindnis der europii-
schen Missionare gegeniiber den unterschied-
lichen religidsen Formen und ihre Angst vor
Irreiimern in allem Fremden fiihrten bald zu
Konflikten. Die Missionare verlangten nach
und nach die Einfithrung von immer mehr la-
teinischen Riten, Lehren und Briuchen bei
den einheimischen Christen und betrieben
daneben auch eine aktive und erfolgreiche,
aber streng roémisch-katholische Missionie-
rung der Hindus. Sie hatten dabei den Vorteil
des vom Papst dem portugiesischen Kénig ge-
wihrten Patronates, das den Portugiesen in

den Missionen freie Hand gab.

In diese Zeir fillt die Erscheinung des Kreuzes
von Mailapur. Der Uberlieferung nach wurde
dieses Kreuz in den Stein eingemeisselt, wo
der Apostel Thomas gestorben ist. Seine typi-
sche Gestalt findet man iiberall in der syro-
malabarischen Kirche. Dieses in den Felsen
gemeisselte Kreuz nun soll am 18. Dezember
1557 wihrend einer Qurbana, einer syro-ma-
labarischen Messe, geblutet haben. War es ein
Zeichen fiir den nun beginnenden langen Lei-
densweg der Thomaschristen?

1599 unterwarf der lateinische Bischof von
Goa, Alexander Menezes, auf der sogenannten
Synode von Diamper die syro-malabarische
Kirche ganz der lateinischen Hierarchie und
ihrer Disziplin. Die zunehmenden Spannun-
gen fiihrten schliesslich im Jahr 1653 zur Ab-
spaltung eines Teils der Thomaschristen, die
in der Folge von der romisch-katholischen
Hierarchie exkommuniziert wurden und
(man hére und staune!) im «monophysiti-
schen» Patriarchat von Antiochien (das heuti-
ge Antakya im Siiden der Tiirkei) eine neue
kirchliche Heimat fanden.

Syro-malabarisches Kreuz. Ein solches Kreuz,
eingemeisselt in den Felsen, wo der Apostel Tho-
mas gestorben sein soll, soll am 18. Dezember

1557 geblutet haben.

32



33

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts ging die
Latinisierung der syro-malabarischen Kirche
weiter. Mit «Erfolg» wurde ihnen das Orienta-
lisch-Sein ausgetrieben und verleidet. Erst
1896 wurden fiir die Thomaschristen eigene
Vikariate mit einheimischen Bischéfen einge-
richtet. Das fiihrte zu einem raschen Auf-
blithen dieser einheimischen Kirche. Nach
und nach hat Rom dann dieser Kirche wieder
mehr Eigenstindigkeit zugestanden. Mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil wurde schliess-
lich die einheimische syro-malabarische Tradi-
tion offiziell als wertvolles Erbe anerkannt und
ihre Wiederherstellung in Angriff genommen.
Eine spite, vielleicht zu spite Genugtuung,.
Ein Hoffnungszeichen ist aber die anhaltende
Bliite dieser Kirche, so dass es eigentlich nicht
erstaunt, wenn heute (welche Ironie der Ge-
schichte!) sogar rémisch-katholische indische
Ordensfrauen von der lateinischen zur syro-
malabarischen Kirche wechseln méchten.

Die persische Kirche

Es wurde in den vorhergehenden Abschnitten
immer wieder von der syrischen Tradition der
persischen Kirche gesprochen, die sich die
Thomaschristen zum Teil zu eigen machten.
Ganz korrekt heisst diese Kirche die Apostoli-
sche und Katholische Kirche des Ostens. Im
Gegensatz zur syro-malabarischen Kirche ist
ihre Bliitezeit lingst vorbei. Heute kimpft die-
se Kirche schon rein zahlenmissig um ihr
Uberleben. Zudem leben ihre wenigen Gliu-
bigen als Opfer der neueren Geschichte ver-
streut im Nahen Osten (Irak, Iran, Syrien, Li-
banon), Indien (eine Abspaltung von der
syro-malabarischen Kirche im 19. Jahrhun-
dert), Kaukasien und den USA. So unbedeu-
tend diese Kirche heute auch erscheint, so be-
deutend war sie doch im Mittelalter.

Der Uberlieferung nach hat der Apostel Tho-
mas, bevor er nach Indien ging, das Evangeli-
um in Persien verkiindet. Addai, ein Jiinger
Christi, soll um das Jahr 100 den christlichen
Glauben nach Edessa (der damaligen Haupt-
stadt des gleichnamigen Kénigreichs, heute
die Provinzhauptstadt Urfa im Siiden der Tiir-

kei) und bis in die Gegend &stlich des oberen
Tigris gebracht haben. Tatsache ist, dass das
Christentum spitestens im 2. Jahrhundert
nach Persien gekommen ist. Antiochien und
Edessa waren wahrscheinlich die Zentren, von
denen aus die von semitischer Kultur getra-
gene christliche Botschaft sich in den Osten
verpflanzte. Unter der Fiithrung des Bischofs
von Seleukia-Ktesiphon (der damaligen
Hauptstadt des Perserreiches, heute Salman
Pak im Irak) organisierten sich die persischen
Christen bald zu einer eigenstindigen Kirche.
Entscheidend fiir die geistige und religitse
Entwicklung dieser Kirche waren die Theolo-
genschulen von Edessa und Nisibis (heute
Nusaybin an der tiirkischen Grenze zu Syrien)
mit ihren grossen Lehrern Aphrahat und
Ephrim, sowie die alte antiochenische Traditi-
on eines Diodor von Tarsus (im Siiden der
Tiirkei) oder Theodor von Mopsuestia (heute
Misis im Siiden der Tiirkei). Bis heute haben
die persischen Christen ihre syrische und se-
mitische Prigung bewahrt. Neben der syri-

- schen Sprache findet sich in der Liturgie noch

manch anderes, das an den jiidischen Ur-
sprung des Christentums und an die alte an-
tiochenische Tradition erinnert.

Isolation oder Uberlebensstrategie?

Das Territorium der persischen Kirche lag im-
mer ausserhalb des Rémischen Reiches. Trotz
der Missionierung durch Glaubensboten aus
dem Reich war sie auch kirchlich immer un-

~abhiingig von der Hierarchie eines im Reich

befindlichen Patriarchates. Als Minderheit
hatte das Christentum im persischen Reich ei-
nen schweren Stand. Offenbar hat es sich vor-
wiegend unter der syrischen Bevolkerung aus-
gebreitet. Als das Christentum unter Kaiser
Konstantin zur fithrenden Religion im Rémi-
schen Reich avancierte, wurden die Schwierig-
keiten der persischen Kirche noch grésser,
denn das Rémische und das Perserreich stan-
den sich im Nahen Osten als erbitterte Feinde
gegeniiber. Die Christen im Perserreich stan-
den nun im Verdacht, mit ihren christlichen
Nachbarn gemeinsame Sache gegen das Per-
serreich zu machen. Lange und blutige Verfol-



gungen, sowie der Abbruch der Bezichungen
zu den Christen im Roémischen Reich waren
die Folge. Um zu tiberleben erklirte die persi-
sche Kirche auf einer Synode 424 die Unab-
hingigkeit von jeder dusseren Autoritit, ohne
damit jedoch die Gemeinschaft mit der Ge-
samtkirche aufkiindigen zu wollen. Von einer
Kirchenspaltung wegen Glaubensverschie-
denheiten kann hier noch gar keine Rede sein.

Die «nestorianische» Tradition

Die persische Kirche ist aber bis in unser Jahr-
hundert hinein mit dem Makel des nestoria-
nischen Irrglaubens behaftet und von der Ge-
meinschaft mit praktisch allen anderen
christlichen Kirchen ausgeschlossen. Schuld
daran trigt die andauernde politische Feind-
schaft zwischen dem Rémischen und dem Per-
serreich. Die persischen Christen waren gegen
ihren Willen von der theologischen Entwick-
lung in der Reichskirche ausgeschlossen. Eine
wichtige theologische Diskussion, die genau
in dieser Zeit der Isolation der persischen Kir-
che gefiihrt wurde, ist mit dem Namen des
Nestorius, Bischof von Konstantinopel von
428 bis 431, verbunden. In der Frage nach der
gottlichen und menschlichen Natur Christi
soll er vertreten haben, dass Gottheit und
Menschheit in Jesus getrennt voneinander be-
standen, nur durch das Band der Liebe mit-
einander verbunden. Konsequenterweise sei
Maria die Mutter nur des Menschen Jesus,
diirfe also auch nicht Gottes- sondern nur
Christusgebirerin genannt werden. Das Kon-
zil von Ephesus hat diese Auffassung im Jahr
431 verurteilt. Zugleich wurde auch Nestori-
us verurteilt, sowie die alte antiochenische Tra-
dition diskriminiert und deren grosse Anhin-
gerschaft verprellt. Die Diskussionen um das
Verhiltnis  zwischen Jesu Gottheit und
Menschheit gingen aber weiter und fiihrten
wegen des mangelnden gegenseitigen Ver-
stindnisses nur zu neuer Spaltung. Der romi-
sche Kaiser versuchte im Jahr 482 mirt einer
theologisch bedenklichen Formel die religiose
Einheit des Reiches zu retten. Durch eine be-
wusste Ablehnung dieser Kompromissformel
und die Betonung der eigenen Tradition mit

#
*
&
&
¥
3

B

FET T 7 L r e haree s B

¥ &
2B AR P LR MimARNE

LR T R T P T Tt 1
PR AERFUGT A PG REY

XAFRAERANIANAEALERARDB
o

BRRRaNGS
frravuREdh

EARPY R

B | R RbeanE L SR

FEAALERARYRLVA NS bRERANKE
T EL S N

&

vhhHaERMG AR

igrasepkas

A LIERRPAB RS
o E BB FRFE

e e RS e p e e B
Fal w88

b
Bagw

B
b

APUF AP ARIN N YIH

Y TR PR T LS 2

oy
REa»

noad W g e gowe il BR 2SS4

FamEE ERAN L B Ep e m KUY b EH
Ry T LR L N e L

rhzkperEapresasiatERpe -
i

e Ll Tl SR T e Tl ¥

pRnEARMAS R ApEa R ah

IS TSI T PR ER L T » A
pangRANARTEcapletn

P Y T LI LT o )
2

,EENIRAPPT FH -
>E AR

PRET
paaBREIL P g ans
FUF ARFR G
#iyEhpAd R

Py T I
AASBARERN

RO BREAIED
PRETLRREN

Stele von Siangfu: ein Denkmal zur Evinnerung
an die Verbreitung der leuchtenden Lebre (des
Christentums) in China.

nestorianisch klingenden Formeéln im Jahr
4806 distanzierte sich die persische Kirche noch
einmal deutlich von der Reichskirche, was
auch politisch opportun war. In den Augen
der Reichskirche allerdings kam dies einer Kir-
chenspaltung gleich.

Die persische Kirche blithte in den folgenden
Jahrhunderten auf und erlebte im 13. und 14.
Jahrhundert ihre Bliitezeit. Durch ihre Missi-
onstitigkeit breitete sich das Christentum ent-
lang den Handelsrouten bis nach China aus.
Zeugnis davon geben zum Teil in syrisch ge-
schriebene Handschriften aus den Oasen ent-
lang der Nérdlichen Seidenstrasse, ein Kreuz
in Khotan an der Siidlichen Seidenstrasse, so-
wie eine Stele, die 1625 bei Siangfu (frither
Chang’an, Hauptstadt der Tang-Dynastie,
jetzt Xi’an) gefunden wurde. Auf ihr sind ein

34



35

Kreuz, chinesische Schriftzeichen und eine sy-
rische Inschrift eingemeisselt. Das ganze
Steindenkmal wird von einem bogenférmigen
Relief mit ineinander verschlungenen Dra-
chen gekront. Die Stele wurde 781 als «Ge-
denkstein zur Erinnerung an die Verbreitung
der leuchtenden Lehre aus Tatsin im Reich der
Mitte» aufgerichtet. In weitschweifigem Stil
wird erzihlt, wie 635 der Priester Alopen aus
dem christlichen Reich (= Tatsin) die christli-
che Botschaft (= die leuchtende Lehre) an den
Hof Kaiser Tai Zongs brachte. Dieser liess die
christlichen Schriften iibersetzen, wurde von
ihrer Wahrheit ergriffen und erliess Befehle
zur Verbreitung der christlichen Lehre in sei-
nem Reich und zur Errichtung einer Kirche
(oder eines Klosters) in der Reichshauptstadt.
Die Stele enthiltr auch eine recht ausfiihrliche
Darlegung der «leuchtenden Lehre», sowie die
weitere Geschichte der christlichen Gemeinde
in Xi'an. Am Schluss folgen 78 syrisch und
chinesisch geschriebene Namen von Bisché-
fen, Priestern, Diakonen und nicht weiter spe-
zifizierten Mitarbeitern (oder Monchen?).

Diese Bliite der persischen Kirche fand um
1380 unter den Eroberungsziigen der mongo-
lischen Moslems des Timur Lenk ein brutales
Ende. Von diesem Schlag hat sich die persi-
sche Kirche nie wieder erholt. Vielleicht war
dies der Grund dafiir, dass ab dem 16. Jahr-
hundert Teile der persischen Kirche die Union
mit Rom suchten und nach etlichem Hin und
Her im 19. Jahrhundert im fiir sie errichteten
chaldiischen Patriarchat ihren Platz innerhalb
der rémisch-katholischen Weltkirche fanden.
Die dramatisch zusammengeschrumpfte Kir-
che musste in der Neuzeit erneute Dezimie-
rungen durch Tiirken und Kurden erdulden.
In der jiingsten Zeit, nicht zuletzt infolge des
Goltkrieges und dem menschlichen Leid
durch das Embargo gegen den Irak, haben die
persischen Christen wieder ihre Stimme erho-
ben und sind gemeinsam im Namen des Gott-
es der Liebe fiir alle Briider und Schwestern
Jesu Churisti eingestanden, fiir Christen und
Andersgldubige. Das ist ein Zeichen des gott-
lichen Lebens in der persischen Kirche, das
wir Katholiken nicht iibersehen sollten.

Die Chance der Stille

Die Zeit, in der wir leben, ist oft laut und hektisch. Da bleibt kaum Raum, auf die leise Stim-
me Gottes zu héren. Suchenden Menschen soll in diesen Tagen der Stille die Chance gege-
ben werden, loszulassen, sich selbst zu entdecken und dabei vielleicht auch einen neuen
Draht, eine neue Beziehung zu Gott zu finden.

Leitung: P. Leonhard Sexauer
Beginn: Freitag, 7.4.2000, 17.00 Uhr
Ende: Sonntag, 9.4.2000, 17.00 Uhr

Kurs, Kost und Logis: Fr. 260.—
Anmeldeschluss: 27.3.2000

Weitere Informationen und Anmeldeunterlagen sind an der Pforte erhiltlich (Telefon (061)
73511 11).




	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1, Aus den Augen - aus dem Sinn? Die "nestorianische" Tradition in Persien und Indien

