
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 2

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1,
Aus den Augen - aus dem Sinn? Die "nestorianische" Tradition in
Persien und Indien

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030897

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030897
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens
Grosse christliche Traditionen
2. Aus den Augen - aus dem Sinn? Die «nestorianische» Tradition
in Persien und Indien

P. Kilian Karrer

Indische Christen —

Fremde im eigenen Land?

In letzter Zeit konnte man in den Medien
häufig über Aggressivitäten gegen Christen in
Indien lesen. Kirchen und andere christliche
Institutionen wurden das Opfer von blindem
Hass und brutaler Gewalt. Es wurden sogar
Christen umgebracht. Vor allem hinduistische
Gruppierungen und ihre Führer fühlen sich

von der äusserst kleinen christlichen Minderheit

bedroht und reagieren sehr emotional
gegen die Existenz und Ausbreitung dieser für sie

«neuen» und fremden Religionsgemeinschaft.
Nun hat Papst Johannes Paul II. bei seinem
kürzlichen Besuch in Indien noch Öl ins Feuer

gegossen. Er hat nämlich ganz ausdrücklich
die katholische Mission in Indien und
überhaupt in Asien gutgeheissen und sie sogar
forciert. Die Reaktion darauf ist, dass Hindus
und Buddhisten in Indien jetzt gemeinsam die
einheimische religiöse Tradition und Kultur
gegen die Christen verteidigen wollen. Neben
der forcierten christlichen Mission fürchten
hinduistische Gruppierungen aber auch die

Verbreitung moderner Ideen und die damit
verbundene Aufhebung des Kastensystems,
das einen grossen Bevölkerungsteil diskriminiert.

Deshalb werden gerade auch die sozialen

und caritativen Einrichtungen der Christen

von den selbsternannten Hütern der
indischen Tradition als Ärgernis empfunden.
Denn diese sozialen und caritativen Einrichtungen

wie Schulen und Krankenhäuser
stehen allen Indern offen, gerade auch den
Kastenlosen, das heisst den Ärmsten und
Rechtlosesten.

Bei genauerem Hinsehen ist es aber vielleicht
gar nicht der christliche Glaube, der in Indien
als Fremdkörper empfunden wird. Vielleicht
sind es nur die Kirchen europäischer Tradition
und Prägung, die immer noch mehr oder
weniger aggressiv und offensiv ihre Form des
Christentums in Indien verbreiten. Im 16.

Jahrhundert kamen im Gefolge der portugiesischen

Entdeckungen und Kolonisation
zuerst römisch-katholische, später auch
reformierte und evangelikale Missionare ins Land.
Dabei haben die Missionsmethoden dieser
Missionare bis in unser Jahrhundert hinein
sicher wenig zur gegenseitigen Verständigung
und Uberzeugung beigetragen. Und schlimmer

noch: Diese Missionare nahmen die
einheimischen christlichen Gemeinden, die es

nachweislich spätestens seit dem vierten
Jahrhundert in Indien gibt, nicht richtig oder gar
nicht zur Kenntnis. Zwar entwickelte sich
zwischen den einheimischen Christen und den
Portugiesen zuerst ein freundschaftliches
Verhältnis. So setzten sich die Portugiesen bei den
örtlichen Hindu-Herrschern für die indischen
Christen ein und unterstützten die Restaurierung

der Kirchen finanziell. Aber schon bald
kam es zu Konflikten wegen der unterschiedlichen

religiösen Formen und Traditionen. Alles

wurde am damaligen römisch-katholischen
Standard gemessen. Die einheimische christliche

Tradition wurde als minderwertig oder

sogar als falsch abgelehnt. Ab 1597 war es das

erklärte Ziel der lateinischen Hierarchie in
Indien, die einheimischen Christen zur wahren,
eben der römisch-katholischen Kirche
zurückzuführen!



Thomas-Christen

Dabei stehen die einheimischen Christen
Indiens in einer sehr alten christlichen,
wahrscheinlich sogar apostolischen Tradition.
Sowohl indische wie syrische Überlieferungen
bezeugen die Missionstätigkeit des Apostels
Thomas in Indien. Gemäss der südindischen
Überlieferung kam der Apostel Thomas im
Jahr 52 n.Chr. an die Malabarküste im heutigen

indischen Bundesstaat Kerala und bekehrte

dort ansässige Juden, sowie Inder aus der
Brahmanenkaste. Durch sein Wirken
entstand ein einheimisches Christentum mit
Priestern und Kirchen. Von der Malabarküste
aus missionierte der Apostel Thomas auch
weiter im Landesinneren und schliesslich an
der Südostküste Indiens, der sogennannten
Coromandelküste, im heutigen Bundesstaat
Tamil Nadu. In Mailapur, in der Nähe der

heutigen Grossstadt Madras, erlitt er im Jahr
72 n.Chr. das Martyrium.

Eine andere Überlieferung berichtet, dass der
Apostel Thomas von König Gundapar als

Baumeister für seinen Palast aus Persien in den
Nordwesten Indiens geholt wurde. Der Apostel

Thomas hat diese Gelegenheit zur christlichen

Missionierung benützt und gleich das

Königspaar getauft. Da er aber das für den
Palastbau bestimmte Geld in urchristlicher Manier

unter die Armen verteilt hat, wurde er
zeitweise eingekerkert. Später erlitt er bei seiner

weiteren Missionstätigkeit das Martyrium.

Diese Traditionen sind nicht einfach aus der
Luft gegriffen: Im 1. Jahrhundert n.Chr.
bestanden enge Handelsbeziehungen zwischen
Alexandrien, Persien und Indien. In Südindien

konnten sogar griechisch-römische Kolonien

sowie jüdische Gemeinden nachgewiesen
werden. Für die Echtheit der indischen
Thomasüberlieferung spricht auch das Fehlen
einer konkurrierenden Thomastradition
irgendwo anders. Erstaunlich ist ferner die
Existenz gewisser Thomas-Überlieferungen
bei einigen Hindu-Kasten, die früher ihren
christlichen Nachbarn bei besonderen Feiern
uralte Lieder mit der Thomasgeschichte
vorsangen. Mit gutem Recht werden diese ein¬

heimischen indischen Christen deshalb
Thomaschristen genannt.

Die syro-malabarische Kirche in Indien

Entweder bereits durch den Apostel Thomas
oder erst durch die Ankunft des syrischen
Kaufmanns Thomas Kana und seiner Begleiter,

des Bischofs Mar Joseph mit Priestern und
Gläubigen aus Persien im Jahr 345, kamen die
indischen Christen in den Einflussbereich der
stark semitisch geprägten syrischen Kirche in
Persien. Das Syrische, eine Form des Aramäischen,

der Muttersprache Jesu, war damals die

gemeinsame Sprache der Händler und Kaufleute

entlang den fernöstlichen Handelsrouten.

Diese vielfältigen Beziehungen zu Persien
führten nach und nach zur Übernahme
liturgischer Formen der persischen Kirche und zur
Einbindung in deren Strukturen. Wegen der

engen Verbindung mit dieser syrischen Kirche
werden die indischen Christen in Südindien
auch Syro-Malabaren genannt. Die eigentliche

Verwaltung der Kirche blieb ganz in den
Händen der einheimischen Christen. Auch in
ihrer Lebensweise haben sich die einheimischen

Christen nicht allzusehr von den Hindus

unterschieden. Sie blieben voll in die
Gesellschaft integriert und bekleideten nicht
selten hohe Staatsämter.

Indien und Rom

Für die Menschen in Europa war Indien bis

zum 13. Jahrhundert ein unbekanntes, die
Phantasie und Legenden, zum Beispiel um
den Priesterkönig Johannes, beflügelndes
Land. Erst die vom Papst zu den Mongolen
entsandten Franziskaner und Dominikaner
wissen konkret von Christen zu berichten, die
sie auf ihrer Reise nach China in Mailapur
angetroffen haben. Auch Marco Polo kommt auf
der Rückreise von China nach Mailapur und
berichtet vom Grab des Apostels Thomas und
den Christen und Moslems, die dahin pilgern.
1348-49 hält sich der Franziskaner Johannes
von Marignola im südindischen Quilon auf
und erhält von den dortigen Christen, die den
Pfefferanbau beherrschen, als päpstlicher Le-



gat eine monatliche Zuwendung. Ungeachtet
ihrer von der persischen Kirche geprägten
Tradition werden die Thomaschristen von ihm als

Teil der einen christlichen Kirche angesehen.
Und selbst als die Portugiesen in Südindien
die ersten Niederlassungen errichten, kann der
Seefahrer Cabrai einen Priester der
Thomaschristen mit nach Rom bringen, ohne dass

irgend jemand an seiner Rechtgläubigkeit zweifelt.

Er wird im Gegenteil sehr freundlich als

katholischer Mitbruder aufgenommen. Auch
für die indischen Christen bestanden keine
Vorbehalte gegenüber der römischen Kirche.
Für sie war der Papst als Patriarch von Rom
auch Oberhaupt der Universalkirche, mit der
sie ihrem Selbstverständnis nach in
ununterbrochener Glaubensgemeinschaft standen.

Die Beziehungen zur römischen Kirche
verschlechterten sich dann aber rasch. Grund war
das Misstrauen der römisch-katholischen
Missionare gegenüber dem einheimischen Klerus
und den zum Teil aus Persien stammenden
Bischöfen. Das Unverständnis der europäischen

Missionare gegenüber den unterschiedlichen

religiösen Formen und ihre Angst vor
Irrtümern in allem Fremden führten bald zu
Konflikten. Die Missionare verlangten nach
und nach die Einführung von immer mehr
lateinischen Riten, Lehren und Bräuchen bei
den einheimischen Christen und betrieben
daneben auch eine aktive und erfolgreiche,
aber streng römisch-katholische Missionierung

der Hindus. Sie hatten dabei den Vorteil
des vom Papst dem portugiesischen König
gewährten Patronates, das den Portugiesen in
den Missionen freie Hand gab.

In diese Zeit fällt die Erscheinung des Kreuzes

von Mailapur. Der Überlieferung nach wurde
dieses Kreuz in den Stein eingemeisselt, wo
der Apostel Thomas gestorben ist. Seine typische

Gestalt findet man überall in der syro-
malabarischen Kirche. Dieses in den Felsen

gemeisselte Kreuz nun soll am 18. Dezember
1557 während einer Qurbana, einer syro-ma-
labarischen Messe, geblutet haben. War es ein
Zeichen für den nun beginnenden langen
Leidensweg der Thomaschristen?

1599 unterwarf der lateinische Bischof von
Goa, Alexander Menezes, auf der sogenannten
Synode von Diamper die syro-malabarische
Kirche ganz der lateinischen Hierarchie und
ihrer Disziplin. Die zunehmenden Spannungen

führten schliesslich im Jahr 1653 zur
Abspaltung eines Teils der Thomaschristen, die
in der Folge von der römisch-katholischen
Hierarchie exkommuniziert wurden und
(man höre und staune!) im «monophysiti-
schen» Patriarchat von Antiochien (das heutige

Antakya im Süden der Türkei) eine neue
kirchliche Heimat fanden.

Syro-malabarisches Kreuz. Ein solches Kreuz,
eingemeisselt in den Felsen, wo der Apostel Thomas

gestorben sein soll, soll am 18. Dezember
1557geblutet haben.



Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts ging die

Latinisierung der syro-malabarischen Kirche
weiter. Mit «Erfolg» wurde ihnen das Orienta-
lisch-Sein ausgetrieben und verleidet. Erst
1896 wurden für die Thomaschristen eigene
Vikariate mit einheimischen Bischöfen
eingerichtet. Das führte zu einem raschen
Aufblühen dieser einheimischen Kirche. Nach
und nach hat Rom dann dieser Kirche wieder
mehr Eigenständigkeit zugestanden. Mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil wurde schliesslich

die einheimische syro-malabarische Tradition

offiziell als wertvolles Erbe anerkannt und
ihre Wiederherstellung in Angriffgenommen.
Eine späte, vielleicht zu späte Genugtuung.
Ein Hoffnungszeichen ist aber die anhaltende
Blüte dieser Kirche, so dass es eigentlich nicht
erstaunt, wenn heute (welche Ironie der
Geschichte!) sogar römisch-katholische indische
Ordensfrauen von der lateinischen zur syro-
malabarischen Kirche wechseln möchten.

Die persische Kirche

Es wurde in den vorhergehenden Abschnitten
immer wieder von der syrischen Tradition der
persischen Kirche gesprochen, die sich die
Thomaschristen zum Teil zu eigen machten.
Ganz korrekt heisst diese Kirche die Apostolische

und Katholische Kirche des Ostens. Im
Gegensatz zur syro-malabarischen Kirche ist
ihre Blütezeit längst vorbei. Heute kämpft diese

Kirche schon rein zahlenmässig um ihr
Uberleben. Zudem leben ihre wenigen Gläubigen

als Opfer der neueren Geschichte
verstreut im Nahen Osten (Irak, Iran, Syrien,
Libanon), Indien (eine Abspaltung von der
syro-malabarischen Kirche im 19. Jahrhundert),

Kaukasien und den USA. So unbedeutend

diese Kirche heute auch erscheint, so
bedeutend war sie doch im Mittelalter.

Der Uberlieferung nach hat der Apostel Thomas,

bevor er nach Indien ging, das Evangelium

in Persien verkündet. Addai, ein Jünger
Christi, soll um das Jahr 100 den christlichen
Glauben nach Edessa (der damaligen Hauptstadt

des gleichnamigen Königreichs, heute
die Provinzhauptstadt Urfa im Süden der Tür¬

kei) und bis in die Gegend östlich des oberen

Tigris gebracht haben. Tatsache ist, dass das

Christentum spätestens im 2. Jahrhundert
nach Persien gekommen ist. Antiochien und
Edessa waren wahrscheinlich die Zentren, von
denen aus die von semitischer Kultur getragene

christliche Botschaft sich in den Osten
verpflanzte. Unter der Führung des Bischofs

von Seleukia-Ktesiphon (der damaligen
Hauptstadt des Perserreiches, heute Salman
Pak im Irak) organisierten sich die persischen
Christen bald zu einer eigenständigen Kirche.
Entscheidend für die geistige und religiöse
Entwicklung dieser Kirche waren die
Theologenschulen von Edessa und Nisibis (heute
Nusaybin an der türkischen Grenze zu Syrien)
mit ihren grossen Lehrern Aphrahat und
Ephräm, sowie die alte antiochenische Tradition

eines Diodor von Tarsus (im Süden der
Türkei) oder Theodor von Mopsuestia (heute
Misis im Süden der Türkei). Bis heute haben
die persischen Christen ihre syrische und
semitische Prägung bewahrt. Neben der
syrischen Sprache findet sich in der Liturgie noch
manch anderes, das an den jüdischen
Ursprung des Christentums und an die alte
antiochenische Tradition erinnert.

Isolation oder Uberlebensstrategie?

Das Territorium der persischen Kirche lag
immer ausserhalb des Römischen Reiches. Trotz
der Missionierung durch Glaubensboten aus
dem Reich war sie auch kirchlich immer
unabhängig von der Hierarchie eines im Reich
befindlichen Patriarchates. Als Minderheit
hatte das Christentum im persischen Reich
einen schweren Stand. Offenbar hat es sich
vorwiegend unter der syrischen Bevölkerung
ausgebreitet. Als das Christentum unter Kaiser
Konstantin zur führenden Religion im Römischen

Reich avancierte, wurden die Schwierigkeiten

der persischen Kirche noch grösser,
denn das Römische und das Perserreich standen

sich im Nahen Osten als erbitterte Feinde
gegenüber. Die Christen im Perserreich standen

nun im Verdacht, mit ihren christlichen
Nachbarn gemeinsame Sache gegen das
Perserreich zu machen. Lange und blutige Verfol-



gungen, sowie der Abbruch der Beziehungen
zu den Christen im Römischen Reich waren
die Folge. Um zu überleben erklärte die persische

Kirche auf einer Synode 424 die
Unabhängigkeit von jeder äusseren Autorität, ohne
damit jedoch die Gemeinschaft mit der
Gesamtkirche aufkündigen zu wollen. Von einer
Kirchenspaltung wegen Glaubensverschiedenheiten

kann hier noch gar keine Rede sein.

Die «nestorianische» Tradition

Die persische Kirche ist aber bis in unser
Jahrhundert hinein mit dem Makel des nestoria-
nischen Irrglaubens behaftet und von der
Gemeinschaft mit praktisch allen anderen
christlichen Kirchen ausgeschlossen. Schuld
daran trägt die andauernde politische Feindschaft

zwischen dem Römischen und dem
Perserreich. Die persischen Christen waren gegen
ihren Willen von der theologischen Entwicklung

in der Reichskirche ausgeschlossen. Eine
wichtige theologische Diskussion, die genau
in dieser Zeit der Isolation der persischen Kirche

geführt wurde, ist mit dem Namen des

Nestorius, Bischof von Konstantinopel von
428 bis 431, verbunden. In der Frage nach der

göttlichen und menschlichen Natur Christi
soll er vertreten haben, dass Gottheit und
Menschheit in Jesus getrennt voneinander
bestanden, nur durch das Band der Liebe
miteinander verbunden. Konsequenterweise sei

Maria die Mutter nur des Menschen Jesus,
dürfe also auch nicht Gottes- sondern nur
Christusgebärerin genannt werden. Das Konzil

von Ephesus hat diese Auffassung im Jahr
431 verurteilt. Zugleich wurde auch Nestorius

verurteilt, sowie die alte antiochenische
Tradition diskriminiert und deren grosse
Anhängerschaft verprellt. Die Diskussionen um das

Verhältnis zwischen Jesu Gottheit und
Menschheit gingen aber weiter und führten

wegen des mangelnden gegenseitigen
Verständnisses nur zu neuer Spaltung. Der römische

Kaiser versuchte im Jahr 482 mit einer
theologisch bedenklichen Formel die religiöse
Einheit des Reiches zu retten. Durch eine be-

wusste Ablehnung dieser Kompromissformel
und die Betonung der eigenen Tradition mit

Stele von Siangfu: ein Denkmal zur Erinnerung
an die Verbreitung der leuchtenden Lehre (des

Christentums) in China.

nestorianisch klingenden Formëln im Jahr
486 distanzierte sich die persische Kirche noch
einmal deutlich von der Reichskirche, was
auch politisch opportun war. In den Augen
der Reichskirche allerdings kam dies einer
Kirchenspaltung gleich.

Die persische Kirche blühte in den folgenden
Jahrhunderten auf und erlebte im 13. und 14.

Jahrhundert ihre Blütezeit. Durch ihre
Missionstätigkeit breitete sich das Christentum
entlang den Handelsrouten bis nach China aus.

Zeugnis davon geben zum Teil in syrisch
geschriebene Handschriften aus den Oasen
entlang der Nördlichen Seidenstrasse, ein Kreuz
in Khotan an der Südlichen Seidenstrasse,
sowie eine Stele, die 1625 bei Siangfu (früher
Chang'an, Hauptstadt der Tang-Dynastie,
jetzt Xi'an) gefunden wurde. Auf ihr sind ein



Kreuz, chinesische Schriftzeichen und eine
syrische Inschrift eingemeisselt. Das ganze
Steindenkmal wird von einem bogenförmigen
Relief mit ineinander verschlungenen
Drachen gekrönt. Die Stele wurde 781 als
«Gedenkstein zur Erinnerung an die Verbreitung
der leuchtenden Lehre aus Tatsin im Reich der
Mitte» aufgerichtet. In weitschweifigem Stil
wird erzählt, wie 635 der Priester Alopen aus
dem christlichen Reich Tatsin) die christliche

Botschaft die leuchtende Lehre) an den
Hof Kaiser Tai Zongs brachte. Dieser liess die
christlichen Schriften übersetzen, wurde von
ihrer Wahrheit ergriffen und erliess Befehle

zur Verbreitung der christlichen Lehre in
seinem Reich und zur Errichtung einer Kirche
(oder eines Klosters) in der Reichshauptstadt.
Die Stele enthält auch eine recht ausführliche
Darlegung der «leuchtenden Lehre», sowie die
weitere Geschichte der christlichen Gemeinde
in Xi'an. Am Schluss folgen 78 syrisch und
chinesisch geschriebene Namen von Bischöfen,

Priestern, Diakonen und nicht weiter
spezifizierten Mitarbeitern (oder Mönchen?).

Diese Blüte der persischen Kirche fand um
1380 unter den Eroberungszügen der mongolischen

Moslems des Timur Lenk ein brutales
Ende. Von diesem Schlag hat sich die persische

Kirche nie wieder erholt. Vielleicht war
dies der Grund dafür, dass ab dem 16.
Jahrhundert Teile der persischen Kirche die Union
mit Rom suchten und nach etlichem Hin und
Her im 19. Jahrhundert im für sie errichteten
chaldäischen Patriarchat ihren Platz innerhalb
der römisch-katholischen Weltkirche fanden.
Die dramatisch zusammengeschrumpfte Kirche

musste in der Neuzeit erneute Dezimierungen

durch Türken und Kurden erdulden.
In der jüngsten Zeit, nicht zuletzt infolge des

Golfkrieges und dem menschlichen Leid
durch das Embargo gegen den Irak, haben die
persischen Christen wieder ihre Stimme erhoben

und sind gemeinsam im Namen des Gottes

der Liebe für alle Brüder und Schwestern
Jesu Christi eingestanden, für Christen und
Andersgläubige. Das ist ein Zeichen des
göttlichen Lebens in der persischen Kirche, das

wir Katholiken nicht übersehen sollten.

Die Chance der Stille
Die Zeit, in der wir leben, ist oft laut und hektisch. Da bleibt kaum Raum, aufdie leise Stimme

Gottes zu hören. Suchenden Menschen soll in diesen Tagen der Stille die Chance gegeben

werden, loszulassen, sich selbst zu entdecken und dabei vielleicht auch einen neuen
Draht, eine neue Beziehung zu Gott zu finden.

Leitung: P. Leonhard Sexauer

Beginn: Freitag, 7.4.2000, 17.00 Uhr
Ende: Sonntag, 9.4.2000, 17.00 Uhr
Kurs, Kost und Logis: Fr. 260.-
Anmeldeschluss: 27.3.2000

Weitere Informationen und Anmeldeunterlagen sind an der Pforte erhältlich (Telefon (061)
735 11 11).


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1, Aus den Augen - aus dem Sinn? Die "nestorianische" Tradition in Persien und Indien

