
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 77 (2000)

Heft: 1

Artikel: Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1,
Das Licht bricht sich. Der eine Christus und die vielen Kinder

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die Farben des Regenbogens.
Grosse christliche Traditionen
1. Das Licht bricht sich. Der eine Christus und die vielen Kirchen

P. Kilian Karrer

Das Jubeljahr 2000

Das Jahr 2000 nach Christi Geburt besitzt eine

besondere symbolische Bedeutung für uns
Christen, auch wenn die Berechnung des

Geburtsjahres Christi, wie wir heute wissen,
nicht ganz stimmt. Rund zwei Jahrtausende
alt ist die christliche Botschaft von der
Menschwerdung Gottes, also vom Beginn der
Erlösung der Menschen. Da drängt sich eine
Bilanz, ein die Veränderungen und Ereignisse
würdigender Rückblick geradezu auf. Dass
dies nicht einfach zu einer geschichtlichen
und oberflächlich an den Formen und Gestalten

der Kirche in dieser Zeitspanne haftenden
Aufzählung verkommen darf, zeigt der Begriff
des «Jubeljahres» für die Zeit von Weihnachten

1999 bis Epiphanie 2001.

Papst Johannes Paul II. geht in seinem
Apostolischen Schreiben «Tertio Millenio Adveni-
ente» vom 10. November 1994 ausführlich
auf den biblischen Brauch und die mit Christus

gegebene Erfüllung der gesamten Tradition
der Jubeljahre des Alten Testamentes ein.

Für ihn ist das Jubeljahr 2000 ein Gnadenjahr:
ein Jahr des Sündenerlasses, ein Jahr der
Versöhnung und der vielfältigen Bekehrungen,
ein Jahr der Freude, die sich auch jubelnd nach
aussen kundtut. Gerade das stärkere Bewusst-
werden und Eingeständnis des Versagens der
Kirche und ihrer Schuld während der vergangenen

2000 Jahre ist ihm ein besonderes
Anliegen. Die Kirche wird, obwohl sie durch ihr
Einverleibtsein in Christus heilig ist, nicht
müde, Busse zu tun, schreibt der Papst
programmatisch.

Die Einheit als persönliche Herausforderung

Einen besonderen Einsatz an Busse und Umkehr

verlangt sicher jenes Versagen, das die

von Gott gewollte Einheit seiner Jünger
beeinträchtigt hat. Gerade im zu Ende gehenden
Jahrtausend hat die eine Kirche durch
menschliche Schuld auf allen Seiten schmerzliche

Trennungen erlebt, deren Last immer
noch spürbar ist. So ist es in diesem ausserge-
wöhnlichen Augenblick des Jahrtausendwechsels

sicher eine der dringendsten Bitten an den
Herrn über Zeit und Ewigkeit, dass die Einheit

zwischen allen Christen der verschiedenen

Konfessionen bis hin zur Erlangung der
vollen Gemeinschaft wachsen möge.

Dieses Wachsen in der Einheit setzt ein
gegenseitiges Kennenlernen und Verstehen unter

den verschiedenen Konfessionen voraus,
sowie die Bereitschaft, die Entwicklungen und
Entscheidungen, die zu den Spaltungen
geführt haben, ehrlich und selbstkritisch zu
überdenken. Dazu soll die hier begonnene
Artikelserie anregen. Während des Jahres 2000
soll in jeder der zehn Nummern unserer
Zeitschrift eine der grossen oder altehrwürdigen
christlichen Traditionen neben der
römischkatholischen Kirche dargestellt werden, und
damit ein Überblick und ein erstes Kennenlernen

und Verstehen der grossen christlichen
Traditionen ermöglicht werden.

Vielfalt: Ärgernis oder Bereicherung?

Wer schon einmal in Jerusalem war, hat sicher

einiges mitbekommen von der Vielfalt der
verschiedenen christlichen Traditionen. Denn Je-



rusalem ist das gemeinsame Zentrum aller
christlichen Konfessionen und Gruppierungen.

Für viele Pilger ist diese Vielfalt ein
Ärgernis. Denn die unterschiedlichen christlichen

Konfessionen und Gruppierungen
vertragen sich nicht immer miteinander. Es
bestehen zwar Kontakte und es werden einander
an bestimmten Festen oder Gelegenheiten
Besuche abgestattet. Aber wenn es zum Beispiel
um die Grabeskirche geht, schauen alle zuerst
auf ihren eigenen Besitzstand und versuchen,
sich während der Gottesdienste auch schon
mal gegenseitig zu übertönen. Da wird die
Vielfalt der christlichen Traditionen zur
Konkurrenz und zum boshaften Gegeneinander.

Abt Benedikt Lindemann von der Dormitio,
jetzt Fiagia Maria Sion, der deutschen
Benediktinerabtei auf dem Berg Zion in Jerusalem,
betont aber, dass dieses Neben- und Miteinander

der verschiedenen christlichen Traditionen

sehr bereichernd sein kann. Gerade für

uns Katholiken ist es wichtig, zu erfahren, dass

nicht alle Christen so denken und fühlen, wie
wir. Es tut uns gut, andere, ebenso alte oder
noch ältere christliche Traditionen und deren

Spiritualität kennenzulernen und uns durch
diese Begegnung inspirieren und bereichern

zu lassen.

Solche Traditionen gab und gibt es auch
innerhalb der römisch-katholischen Kirche. In
der Diözese Mailand und in Gebieten der
Südschweiz lebt zum Beispiel der ambrosiani-
sche Ritus ununterbrochen bis heute weiter,
und der byzantinische Ritus in Süditalien.
Daneben gab es im Mittelalter in Westeuropa
auch eine eigene gallische, mozarabische
(spanische) und keltische Kirche, sowie verschiedene

diözesane und ordenseigene Uberlieferungen,

die ganz unterschiedlich den Glauben
lebten und Gottesdienst feierten. Erst mit
dem Tridentinischen Konzil und der
anschliessend von Rom geleiteten Reform und

Gemeinsames Zentrum aller Christen: die Grabeskirche inJerusalem (sichtbar sindzwei Kuppeln und
11 der Turm).



Vereinheitlichung der liturgischen Bücher
und religiösen Formen bekam die
römischkatholische Kirche jene Uniformität, die die
Gemeinden in Amerika, Afrika, Asien und
Europa zum Verwechseln ähnlich machte.
Diese Uniformität wurde erst durch das Zweite

Vatikanische Konzil etwas durchbrochen,
indem die Bedeutung der Ortskirchen und ihre

Verwurzelung in der einheimischen Kultur
und deren positiven Werten wieder neu
betont wurden.

Unterschiedliche Traditionen von Anfang an

Diese Verwurzelung in der einheimischen
Kultur ist der eigentliche Grund für die zum
Teil recht grossen Unterschiede zwischen den
Kirchen. Bereits in der Apostelgeschichte wird
innerhalb der Urgemeinde von kulturbedingten

Gegensätzen zwischen den aus dem
griechisch geprägten Judentum und den aus dem

gesetzestreuen Judentum stammenden Jünger
Christi berichtet. Und je weiter die Christen
ihren Glauben trugen, desto mehr mussten sie
sich in fremden Kulturgebieten und deren
Ideen und Vorstellungen zurechtfinden.
Neben diesen kulturbedingten unterschiedlichen
Verwurzelungen der christlichen Botschaft
haben immer auch politische Faktoren und
geschichtliche Entwicklungen das Entstehen
unterschiedlicher Kirchen bestimmt. Trotz
aller Unterschiede herrschte aber in der
frühchristlichen Welt das Bewusstsein, zusammenzugehören

und die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche zu sein, Glieder an
dem einen Leib Christi.

Bis ins frühe dritte Jahrhundert waren die
einzelnen Ortskirchen sehr eigenständig, hielten
sich aber bewusst an regionale, zum Teil
apostolische Überlieferungen und pflegten
Kommunikation und Gemeinschaft mit den
Nachbarkirchen. Aus diesen kirchlichen Zentren

ragten schon seit frühester Zeit Jerusalem und
die beiden grossen griechisch geprägten
Kulturzentren Antiochien und Alexandrien, sowie
die Kirche der Reichshauptstadt Rom heraus.

Mit der staatlichen Anerkennung des

Christentums und dem starken zahlenmässigen An¬

wachsen des christlichen Bevölkerungsanteils
im römischen Reich zu Beginn des vierten
Jahrhunderts ging eine straffere Organisation
der Kirche und die Übernahme der politischen
Provinzeinteilung (Diözesen) einher, wobei
dem Bischof der jeweiligen Provinzhauptstadt
besondere Funktionen und Privilegien zukamen.

Die Bischöfe von Alexandrien, Antiochien,

Jerusalem und Rom wurden im Zuge
dieser Entwicklung zu Hauptbischöfen
(Patriarchen). Mit der Verlegung der
Reichshauptstadt nach Byzantium, das zu Konstantinopel

wurde und als Stadt des Kaisers
«natürlich» einen eigenen Patriarchen haben

musste, entstand die sogenannte «Pentarchie»,
die «Herrschaft» der fünf Patriarchate, die
immer mehr Ansehen und Autorität in der ganzen
Kirche gewannen, bis hin zur Übernahme der
obersten Leitungsfunktion in der ganzen
Reichskirche. Man darfdie damalige christliche
Welt aber nicht auf diese fünf obersten Bischöfe

reduzieren. Auch in Nordafrika, Südfrankreich,

Norditalien, Griechenland und in
Kleinasien (in der heutigen Türkei) gab es alte
und wichtige Gemeinden, die immer wieder
von herausragenden Persönlichkeiten geleitet
wurden. Bedeutende christliche Kirchen
entstanden schon früh auch ausserhalb der Grenzen

des römischen Kaiserreichs im damaligen
Perserreich, in Armenien, Georgien und in
Indien, wo sie sich unabhängig und zum Teil
isoliert von der Reichskirche entwickelten.

Die Einheit zerbricht

Diese trotz der grossen Vielfalt untereinander
in Gemeinschaft stehenden christlichen
Kirchen waren schon früh theologisch-dogmatischen

und sittlichen Problemen und
Spannungen ausgesetzt. Es gab immer wieder
grössere und kleinere Bewegungen oder Gruppen

mit ihren Predigern, die mit der Lehre
und Praxis der offiziellen Kirche nicht
einverstanden oder zufrieden waren. Sie sind aber
mit der Zeit meistens von selbst wieder
verschwunden. Anders verhält es sich mit den
folgenden grossen Trennungen, wo sich ganze
Kirchen mit ihren Bischöfen gegenseitig die
Gemeinschaft aufkündigten: 12



Die «nestorianische» Tradition
(Ostsyrer, Syro-Malabaren)

Die erste grosse und dauerhafte Kirchentrennung

ist mit dem Namen des Nestorius,
Bischof von Konstantinopel von 428 bis 431,
verbunden. In der Frage nach der göttlichen
und menschlichen Natur Christi soll er vertreten

haben, dass Gottheit und Menschheit in
Jesus getrennt voneinander bestanden, nur
durch das Band der Liebe miteinander
verbunden. Konsequenterweise sei Maria die
Mutter nur des Menschen Jesus, dürfe also
auch nicht Gottes- sondern nur Christusgebä-
rerin genannt werden. Das Konzil von Ephe-
sus hat diese Auffassung im Jahr 431 verurteilt.

Zugleich wurde auch Nestorius
verurteilt, sowie die alte theologische Tradition

Antiochias diskriminiert und deren grosse
Anhängerschaft verprellt. Das begünstigte die
durch den tiefen Gegensatz zwischen dem Rö-

Christus als Weltenherrscher (Pantokrator)
thront aufdem Regenbogen.

mer- und dem Perserreich bedingte Isolierung
der von dieser antiochenischen Tradition
geprägten persischen Kirche und deren Tochterkirchen.

Gegen Ende des 5. Jahrhunderts
distanzierte sich diese Kirche durch die
Annahme nestorianisch klingender Formeln
noch einmal deutlich sowohl vom Römerreich
als auch von theologisch bedenklichen
Formeln bezüglich der beiden Naturen in Christus.

Die «monophysitische» Tradition
(Kopten, Westsyrer, Armenier)

In der alexandrinischen Theologie wurde in
Fortführung der eigenen Tradition die
menschliche Natur Christi so innig mit seiner
göttlichen Natur vermischt, dass sie faktisch
nicht mehr existierte Lehre von der einen
Natur, Monophysitismus). Zugleich mit der
theologischen Richtigstellung dieser falschen

Entwicklung wurden aber aufdem Konzil von
Chalkedon (451) wieder auch die Theologen
und Bischöfe der Gegenseite, das heisst fast
das ganze Patriarchat Alexandrien, sowie ein
Grossteil des Patriarchats von Antiochien, also
eine Mehrheit der Bevölkerung von Ägypten
über Syrien bis in den Süden der heutigen
Türkei, in die bleibende Isolation vom Rest
der Kirche getrieben.

Die «orthodoxe» Tradition

Im Zuge dieser Entwicklung wird der Begriff
der «Orthodoxie» (Rechtgläubigkeit) zur
Bezeichnung der Kirchen, die mit dem
römischen Kaiser verbunden sind und die
gemeinsamen ökumenischen Konzilien
anerkennen. Diese Gemeinsamkeiten konnten
aber nie über die Rivalität zwischen dem
Bischof von Rom und dem Bischof von
Konstantinopel hinwegtäuschen. Verschiedene
Ereignisse wie zum Beispiel der Bilderstreit im
Osten, die Errichtung des abendländischen
Kaisertums unter Karl dem Grossen, territoriale

Ansprüche der Byzantiner und fränkische
Ausdehnung in Italien, sowie ändernde
Mentalitäten und unterschiedliche kirchliche
Bräuche führten zu einer immer grösseren



Entfremdung, die schliesslich zur gegenseitigen

Exkommunikation des Patriarchen von
Konstantinopel und des päpstlichen Legaten
in Konstantinopel im Jahre 1054 führten. Die
Folgen dieses Ereignisses sind nie überwunden
worden, obwohl man zuerst weiter der

Uberzeugung war, gemeinsam die eine katholische
und orthodoxe Kirche Christi zu sein. Aber
im Lauf der folgenden Jahrhunderte wurde
mit dem aufkommenden gegenseitigen Aus-
schliesslichkeitsanspruch und weiteren negativen

Ereignissen die Einheit ganz zerbrochen.

Die Kirchen der Reformation

In dem Rom unterstellten Kirchengebiet kam
es seit dem Hochmittelalter immer wieder zu
Reformbewegungen. Aber erst mit der
Reformation im 16. Jahrhundert entstanden grössere

von Rom getrennte Kirchenverbände.

Der grosse Reformator war sicher Martin
Luther. Als er seine Kritik an der bestehenden
Wirklichkeit der Kirche ab 1517 veröffentlichte,

war nördlich der Alpen schon überall
im Volk und zum Teil auch unter Theologen
und Bischöfen der Wunsch nach einer Reform
der Kirche an Haupt und Gliedern laut
geworden. Die Vertröstungen und die
unangemessene Reaktion der kirchlichen Behörden
führten zur eigentlichen religiösen Revolution
und Massenbewegung, an deren Ende eine

neue, gegen den römischen Katholizismus
gerichtete Kirche stand.

Auch Huldrich Zwingli in Zürich und Jean
Calvin in Genf vollzogen die Trennung von
Rom und die Errichtung einer eigenen, der
wahren Kirche. Radikaler als Luther schafften
sie alle Äusserlichkeiten ab und waren auf
strenge Kirchenzucht bedacht. Calvin strebte
in Genf nach der vollkommenen Gottesherrschaft

in der Stadt.

Die anglikanische Kirche

Die Kirchenspaltung in England gründete im
hemmungslosen Begehren des englischen
Königs, Heinrichs VIII., vom Papst die Auflö¬

sung seiner Ehe zu erzwingen. Im Hintergrund

stand das stark entwickelte Landes-
kirchentum, das den Bruch mit Rom erleichterte.

Am 3. November 1534 ernannte das

Parlament in der Suprematsakte den König
zum alleinigen irdischen Oberhaupt der
englischen Kirche und vollzog damit den Bruch
mit der römischen Kirche. Die Protestantisie-

rung Englands begann aber erst unter König
Eduard VI. mit dem Allgemeinen Gebetbuch
von 1549 und den 42 Glaubensartikeln von
1553.

Die altkatholische Tradition

Die letzte grössere Trennung entstand als
Reaktion auf das päpstliche Unfehlbarkeitsdogma

von 1870. Vor allem in Deutschland war
eine beachtliche Zahl von katholischen Gläubigen

nicht bereit, diese Entscheidung des

Ersten Vatikanischen Konzils zu akzeptieren.
Nach zum Teil schweren inneren, seelischen

Kämpfen entschieden sie sich zur Opposition.
Prominentester Wortführer war Ignaz Döllin-
ger, ein Kirchenhistoriker von internationalem

Ruf. Er sprach von der «alten katholischen
Kirche», die durch das Konzil in ihrem Wesen
verändert worden sei, warnte aber vor einer
Kirchenspaltung. Trotzdem kam es zur Gründung

der «Altkatholischen Kirche» und damit
zur Trennung von der römischen Kirche.

Alle diese Trennungen hatten durch die
Jahrhunderte hindurch Bestand und prägen noch
heute das Erscheinungsbild der einen Kirche
Jesu Christi. Es ging dabei fast immer um
theologische Fragen. Aber unterschiedliche
kulturelle und philosophische Voraussetzungen

verhinderten ein gegenseitiges Verständnis.

Man verstand gar nicht, oder wollte
vielleicht auch nicht verstehen, was die anderen
wirklich sagten. So scheint es jedenfalls aus
heutiger Sicht, wenn, Gott sei Dank, plötzlich
innerhalb weniger Jahrzehnte aus einem
Gegeneinander ein Miteinander der verschiedenen

christlichen Konfessionen geworden ist,
und in gemischten Gesprächsründen alte, als

unüberwindbar geltende theologische
Differenzen bereinigt werden.


	Wie die Farben des Regenbogens. : Grosse christliche Traditionen. 1, Das Licht bricht sich. Der eine Christus und die vielen Kinder

