
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 76 (1999)

Heft: 10

Artikel: Der Gregorianische Choral : Gesang aus der Stille

Autor: Conti, Giovanni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gregorianische Choral
Gesang aus der Stille

Giovanni Conti, Musikologe

Vorbemerkung: Der folgende Text ist die
Übersetzung eines Artikels, der in der Nummer
1/1997 der Zeitschrift «Messaggero» der
Kapuziner von Madonna del Sasso erschienen ist.
Die Redaktion des «Messaggero» und der Autor

haben dankenswerterweise einer Übersetzung

und Veröffentlichung in unserer
Zeitschrift zugestimmt. Übersetzung: P. Kilian
Karrer

«State cum silentio, audientes attente!» (Steht in
Stille, aufinerksam hörend! — Ermahnung vor
dem Wortgottesdienst in den alten Liturgien.)
Stille, Anfang und Ende der als Dialog mit Gott
verstandenen Gebetserfahrung. In der Stille ist
die tiefste Bedeutung der Beziehung zum Göttlichen

eingeschlossen und in der Stille wohnt das
Wesen des Gebetes, zuerst des liturgischen, das im
Gesang eine seiner ausdrucksvollsten Formen

findet.

Es ist tatsächlich wahr, dass das gesungene Gebet

aus und in der Stille beginnt. Und dieser
Gedanke erscheint umso wahrer, je mehr man
in den höchsten Ausdruck von «gesungenem
Gebet» eindringt, den die westliche liturgische
Tradition besitzt, (auch wenn man besser

sagen würde: besass, da ja die Kirche zwar nicht
de jure darauf verzichtet, sich aber faktisch
jenes ausserordentlichen Erbes des Glaubens,
der Kultur und einer sehr tiefen Spiritualität
beraubt hat, das der Gregorianische Choral
ist). Der Schreiber ist zu jung, um der Schar
der Nostalgiker anzugehören, und zugleich
lebenserfahren genug, um sich nicht zu
täuschen — aber auch nicht zu hoffen —, dass der

tausendjährige Gesang der Kirche wieder in
den Gottesdiensten ertönen werde, wieder
Liturgie gestalten werde. Dessen Ausübung hat
ihn aber entdecken und erfahren lassen, wie in
diesem Gesang eine der hervorragendst
raffinierten Ausdrucksformen enthalten ist, die
der Gläubige, der Betende, der gläubige
Mensch verwirklichen kann.

Verlorene Stille

In Zeiten wie den heutigen, in denen man im
Namen einer um jeden Preis gewollten aktiven
Teilnahme so unempfindlich geworden ist,
dass man nicht versteht, dass Teilnahme nicht
nur heisst, im Rahmen der Gottesdienste die
Stimme und die Bewegungen des Körpers zu
gebrauchen, ist die Stille nicht nur zweitrangig
geworden. Auch das Verständnis für die Stille
als ein Stadium des Gebetes, für die Stille als

vom Wort Gottes (lectio) vorbereiteter Augenblick,

um dann Phase des Aneignens (medita-
tio) zu werden, ging verloren.

Heute erscheint es mehr denn je notwendig,
diese Praxis wiederzugewinnen, die, eingefügt
in die liturgischen Feiern, zum Schlüssel wird,
der die Tür zum Innersten des Geheimnisses
öffnet, das gefeiert wird. Natürlich muss der
Einzelne den ersten Schritt tun, im Bewusst-
sein, wie wichtig es ist, sich zu sammeln, um
sich in die Gegenwart Gottes zu stellen.

Eine recollectio silentiosa, eine stille Sammlung

- zutiefst verbunden mit der Überlieferung

der Urkirche —, die die Voraussetzung für



eine noch mehr gelebte Stille ist: jene des

Hörens und der Verinnerlichung. Nur auf
diese Weise kann die echte und tiefe Meditation

des Wortes Gottes den idealen Boden
finden, der fähig ist, die Begegnung der göttlichen

Botschaft mit der Zustimmung des

Herzens zu verbinden, aus deren Verschmelzung

das stille Gebet entspringt, das Gebet,
das Anbetung ist. Das haben die Grossen, die
uns im Glauben vorangegangen sind, gut ge-
wusst und auch so gelehrt. Dionysios der

Areopagit, zum Beispiel, war davon
überzeugt, dass die Stille das Mittel sei, um das

nötige Klima und die geistlichen Haltungen
für die liturgische Erfahrung zu schaffen, und
um den Einzelnen, die in der Gemeindearbeit
engagiert sind, einen Lebensraum für das

Einbringen, das Hören und die Verinnerlichung
(des Wortes Gottes) zu bieten. Wie man sieht,
stehen wir vor einer äusserst empfindlichen
Wahrnehmung der Stille, die eine Erklärung
in der sehr tiefen Kenntnis des Wortes Gottes
findet.

Gott in der Stille

Es ist ein Wort, das keinen Platz für
Missverständnisse und Zweifel lässt: Gott lässt sich in
der Stille hören (vgl. 1 Kön 19, 11—13), und
es ist immer die Stille, die die Voraussetzungen
schafft, damit zwischen Gott und Mensch ein
Dialog entsteht. Es ist die Stille, die dem
Menschen den Respekt vor Gott einflösst und
so zu einem Erfordernis — also unverzichtbar —

während der Kulthandlungen als Vereinigung
und Bild zwischen irdischer und himmlischer
Liturgie (vgl. Hab 2, 20; Zef 1, 7; Offb 8,
1.3-4) wird.

Die Heilige Schrift zeigt deutlich, wie die
Figur Christi, des Erlösers, der in die Welt kam,
um Zeugnis für das «seit ewigen Zeiten
verschwiegene» (Rom 16, 25) erlösende Geheimnis

Gottes zu geben, einen Platz von erster
Bedeutung als Beispiel der Suche des Vaters in
der Stille einnimmt (Joh 6, 15; Lk 9, 18; Mt
14, 23; Mk 1, 35). Zum gleichen Thema
schreibt Ignatius von Antiochien im Kapitel
15 seines Briefes an die Epheser: «Und was er

schweigend getan hat, ist des Vaters würdig.»
Und: «Nur wer Jesu Wort wirklich besitzt,
kann auch seine Stille vernehmen, auf dass er
vollkommen sei.» Und der Heilige Ambrosius,
der viel über die Stille zu schreiben wusste,
kommt zur Schlussfolgerung, dass der Teufel
den Lärm sucht, Christus die Stille.

Stille und Wort Gottes

Es ist also klar, wie der Wert der Stille eng mit
dem Wort Gottes verbunden ist. Romano
Guardini schreibt in seinem Buch über die
Messe, dass man sich zum Wohl des Wortes
Gottes in der Stille üben soll. Und da die

Liturgie zum grossen Teil aus Worten besteht,
von Gott oder zu Gott gesprochen, müssen
diese Worte unermesslich sein, voll Ruhe und
innerer Stille. Die Stille erschliesst die innere
Quelle, aus der das Wort Gottes fliesst.

Was anderes ist der Gregorianische Choral als

das Ergebnis, die Erfahrung alles dessen? Eine
Erfahrung vielleicht, die monastischen Kreisen

zugänglicher ist, für die er der Ausdruck
des langen, komplexen (nicht komplizierten)
Chorgebetes ist: das Instrument, um das Lob
des Herrn zu singen, aber auch, um die Herzen

der «still aktiven», «hörend teilnehmenden»

Gläubigen zu erziehen.

Gerade vom Gebet und vom gelebten Mönch-
tum her, deren höchster Ausdruck der
Gregorianische Choral war und bleibt (dabei muss
man den Gregorianischen Choral ganz klar als

Ergebnis der Begegnung von örtlichen
Gesangstraditionen verstehen, zu deren Bildung
die gleichen, hier für den Gregorianischen
Choral dargelegten Voraussetzungen beigetragen

haben), können wir Licht auf die
Beziehungen zwischen der Stille und dem Gesang
werfen, zweier Wirklichkeiten, die sich, wie
wir gesehen haben, nicht gegenseitig aussch-
liessen. Die Stille, gestern mehr als heute, war
mit sehr strengen Anweisungen verbunden,
sodass sie zum hervorragenden Kennzeichen
des monastischen Lebens aufstieg: Ohne die
Stille ist das Leben des Mönches in seiner
innersten Bedeutung gemindert.



Der Gesang aus der Stille

Aus dieser Stille floss der Gesang, der Gefühle
weckte und Mittel war, um auch die beten zu
lassen, die nicht sangen, um besser und mit
grösserer Intensität zu beten. Der Gregorianische

Choral eben, in dem sich die Wörter und
die Tonfarbe entsprechen, und dessen

Komplexität und formale Sorgfalt die höchste Feier

der der Liturgie geweihten Zeit sind, diese

verlängern, ohne zu langweilen, und die
Gemeinschaft einen und teilnehmen lassen -
auch wenn nicht alle zum Chordienst berufen
sind. Wenn dies alles beendet war, kam wieder
die Stille, die grosse und feierliche Stille, die
auch den ausserliturgischen Bereich, die
Arbeit, die Meditation, die Lectio divina und
sogar die Mahlzeiten kennzeichnete. Das ist die
Wirklichkeit, in deren Innern sich der
Gregorianische Choral entwickelt hat, die Wirklichkeit,

in der er sich ausgebreitet hat und zu
einem wichtigen Moment im Leben von
Scharen ganz Christus, dem Logos, dem Ver-
bum, dem Wort Gottes, geweihter Männer
und Frauen geworden ist.

Wenn Vernachlässigung und liturgische
Unkenntnis, zusammen mit anderen Gründen,
mit der Zeit zum Vergessen des Gregorianischen

Chorals geführt haben, so muss heute
das Bewusstsein seines Wesens nicht so sehr
seine Wiedereinführung in den Gottesdiensten

anregen — übrigens ein unmöglicher und
unter gewissen Gesichtspunkten anachronistischer

Vorschlag -, sondern das erneute
Sichaneignen des inneren Hörens des Menschen,
das in vergangenen Epochen dafür gesorgt hat,
dass nicht vergessen geht, dass der Gregorianische

Choral der Gesang der Stille ist, wo Stille

als Hören und Beten des Wortes Gottes
verstanden wird. Der Gregorianische Choral hat
tatsächlich den religiösen Riten Fleisch und
Blut gegeben und die biblischen Texte
überhöht, indem er einen konkreten Ausdruck
schafft, der Text und Melodie verbindet, auf
hohem künstlerischem Niveau, wo es keinen
Raum für unkontrollierte Gefühlsausbrüche
gibt. Schliesslich können wir sagen, dass der
Gregorianische Choral den inneren Frieden
als schon erworbenen Zustand klar und aus¬

geglichen aus der Stille übersetzt. Einen Frieden,

der vom Menschen aller Zeiten
angestrebt wurde und wird. Deshalb ist die Stille
und mit ihr der Gregorianische Choral heute
wie damals diskussionslos eine Bereicherung,
eine Art Gepäck, um jener spirituellen Erfahrung

gegenüberzutreten, die der Mensch seit
seiner Erschaffung noch nicht abgeschlossen
hat.

Giovanni Conti ist nicht nur wissenschaftlich mit
dem Gregorianischen Choral verbunden, er ist auch
aktiver Sänger und Leiter der Schola Gregoriana Tici-
nensis. So darf — quasi als Ergänzung zum obigen
Artikel - hier noch auf die CD «Speciosissima Mater»
mit gregorianischen Gesängen hingewiesen werden,
die Giovanni Conti mit der Tessiner Gregorianik-
schola aufgenommen hat.

Die Gesänge stammen alle aus spätmittelalterlichen
liturgischen Büchern des ehemaligen Franziskanerkonventes

in Locarno, die jetzt in der Bibliothek der

Kapuziner von Madonna del Sasso aufbewahrt werden.
Für das Tessin bedeutet diese CD die Fiebung eines
bisher verborgenen Schatzes, der durch den Gesang
der Tessiner Gregorianikschola neuen Glanz
bekommt. Diese Schola steht in der Tradition des

Schweizer Gregorianikforschers Luigi Agustoni und
orientiert sich an den neuesten Erkenntnissen bezüglich

der Interpretation des Gregorianischen Chorals.
Ganz dem religiösen Ursprung des Gregorianischen
Chorals entsprechend, will diese Aufnahme die Stille
als unverzichtbare Voraussetzung bezeugen, aus der
dieser erhabene Gesang fliesst, der auch heute noch
Gefühle weckt und Mittel ist, um auch die beten zu
lassen, die «nur» hörend teilnehmen.

CD «Speciosissima Mater». Schola Gregoriana Tici-
nensis diretta da Giovanni Conti. Uniti, Lugano 1999
(Ordo Fratrum Minorum Capuccinorum - Conso-
ciatio Helvetiae Italicae). CF1F 29.- (plus Porto).

Bestellungen können an folgende Adresse gerichtet
werden:

MESSAGGERO
Madonna del Sasso

Via Santuario 2

CH - 6644 Orselina
Tel. und Fax: 091/759 13 50.


	Der Gregorianische Choral : Gesang aus der Stille

