
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 76 (1999)

Heft: 7

Buchbesprechung: Die Beichte im Zeichen des Fisches : einige Gedanken zu einem
neuen Buch von Silja Walter

Autor: Ziegerer, Ludwig

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Beichte im Zeichen des Fisches
Einige Gedanken zu einem neuen Buch von Silja Walter

P. Ludwig Ziegerer

m Beichtstuhl passiert es einem gelegentlich,
dass jemand, der beichten will, sagt: «Helfen
Sie mir bitte, Herr Pater.» - Ich gebe zu, dass

mich da jeweils eine grosse Hilflosigkeit überfällt.

Wie soll ich helfen? Was wird von mir
erwartet? Dass ich wie gewisse begnadete
Beichtväter sehe, wo dieser unbekannte
Mensch, der neben mir im Beichtstuhl kniet,
gefehlt hat? Dass ich die Gebote aufzähle und
ihm helfe, irgendwo eine Sünde zu finden, die
er wie ein kleines Tier aus einem trüben Tümpel

fischt?

Eigentlich müsste ich in dieser Situation
sagen: «Ich möchte Ihnen gerne helfen, aber hier
im Beichtstuhl ist das nicht möglich. Wir können

uns hier drin nicht sehen, andere Beichtwillige

warten draussen und hören vielleicht
unser Gespräch. Wir wollen uns Zeit nehmen,
machen wir einen Termin ab und Sie kommen
dann ins Sprechzimmer.» - Dort würde ich die
Bibel aufschlagen, dem Beichtenden einen
Text vorlegen und ihm sagen: «Nun lesen Sie

in aller Ruhe und fragen Sie sich, wie sieht
mein Leben aus, wenn ich es vor diesem Text
bedenke.»

In Silja Walters neuestem Buch geht es genau
um diesen Prozess: Sie, die achtzigjährige
Schwester Hedwig im Kloster Fahr, hat
entdeckt, so wie ich bisher gebeichtet habe, geht
das nicht mehr. In ihrem geistlichen Tagebuch
(so der Untertitel) berichtet sie von ihrem
neuen Beichtweg mit der Bibel, der sie
herausgeführt hat aus dem engen, dunklen
Beichtstuhl mit einem ritualisierten Bekenntnis

(und oftmals mit einem ebenso gearteten
Zuspruch) ins Licht des Kyrios Jesus Christus,

in dem sie sich fragt: Wer bist du, Kyrios, und
wer bin ich vor dir? Oder Gott und ich - wie
geht das zusammen? Das sind so existentielle
Fragen, dass sie nicht aus dem Alltag herausgelöst

werden dürfen. Darum hat die Dichterin
die Tagebuch-Form gewählt. Für sie ist der

klösterliche Alltag im Fahr die irdische
Wirklichkeit, in der das Geheimnis des Kyrios
wahrgenommen wird.

Es geht in dem ganzen Buch niemals um das

öffentliche, selbstmitleidige Abrechnen einer
«Beichtgeschädigten», sondern um die ehrliche

Reflexion einer Ordensfrau, die selbst
noch im Alter aus dem Gewohnten ausbricht
und - wie es der hl. Benedikt in seiner Regel
verlangt - auf der wahrhaftigen Gottsuche
geblieben ist. Als Dichterin versteht es Silja Walter,

Theologie und Alltagserfahrung im Mini-
Kosmos von Fahr zu verdichten und den Leser
mitzunehmen auf einen spannenden geistlichen

Weg, der zwar ihr ganz persönlicher ist
und der dennoch Perspektiven eröffnet für eine

neue Beichtpraxis, sowohl für die
Beichtwilligen wie die Beichtväter.

Die Autorin greift zwölf bedeutsame Stationen

aus dem Leben des Kyrios Jesus Christus
heraus und liest sie im Hinblick auf eine neue
Beichtpraxis. Dabei steht immer die Frage im
Vordergrund «Wer ist der Kyrios?» Eine
Pfarrerin, die sie besucht, sagt, «in der Gegend hier
herum wisse niemand, wer oder was der Kyrios

sei» (S. 14), und ausserdem ist es heute von
der feministischen Exegese her unmöglich
geworden, «Herr» (=Kyrios) zu sagen (vgl. S. 21).
Aber mit dieser verkürzten Christologie, wo
Jesus bestenfalls ein Vorbild, ein Freund oder



ein Bruder sein darf, geht der Transzendenzbezug

vergessen.

«Der Kyrios in der Wüste. Nicht der Kyrios?
Nur Jesus? Nur Jesus gibt es nicht. <Ehe Abraham

ward, bin ich>. Wer sagte das? Jesus oder
der Kyrios? Ich weiss es, der Kyrios Jesus. Das
aber macht mein Leben aufgesprengt ins Un-
fassliche, ich habe mich so an Jesus den
Menschen gewöhnt» (S. 58).

Das Jenseits im Diesseits ist verwirklicht im
Gegenwärtigsein des Kyrios in der Welt (vgl.
S. 16). Statt den Kyrios, den Herrn, beiseite zu
lassen, könnte das missbrauchte Wort «Herr»
gerade von Jesus, von Gott her, neu und positiv

gefüllt werden vgl. S. 21). Aber auch bei
ihren Mitschwestern vermutet Silja Walter eine

ungenügende Kenntnis, wer der Kyrios ist:
«An unserm kirchlichen Ufer kennt man ihn
wohl auch nur vom dreifachen Anruf am
Eingang der Messe» (S. 14).

Das Buch müsste eigentlich den Titel tragen
«Die Beichte im Geheimnis des Kyrios», weil
es beim neuen Beichtweg von Silja Walter
gerade darauf ankommt, sich seiner Sündhaftigkeit

im Angesicht des Kyrios bewusst zu werden.

Er selber, der Kyrios, seine Gestalt ist der
Beichtspiegel. Bei der ritualisierten Ein-Minu-
ten-Beichte läuft man in die Gefahr, gar nicht
das Wesentliche zu sagen, ja sie verhindert in
ihrer starren Formelhaftigkeit geradezu die
Reflexion über die Beziehung zwischen mir
und dem Kyrios. Gegenstand der Beichte ist
dann eine ängstliche Moral, entlang eines
Gebotskodex', der geprägt ist von kleinbürgerlichen

Vorstellungen vergangener Zeiten und
nicht meine Beziehung zu Jesus Christus, meine

ureigene Betroffenheit in der Kyriosge-
schichte. Als Beichtvater habe ich schon oft
erlebt, wie jemand, der ganz förmlich seine
Beichte ablegte, zum Beispiel durch eine Frage

oder einen Denkanstoss meinerseits plötzlich

zu einem persönlichen Gegenüber wurde,
das unbemerkt von der schriftdeutschen
Formelsprache zu lebendigem Dialekt wechselte,
und so als Individuum sein Leben ehrlich vor
Gott zur Sprache brachte. Diese Beichterfahrung

ist wohl der «aufgesprengte Himmel»
über unsern Kapellen und Beichtstühlen. Da

wird auch uns zugesagt: «Du bist mein geliebter

Sohn, meine geliebte Tocher» (vgl. Mt 3,
17). Da erfahren wir: «Denn seine Herrlichkeit

ist seine Barmherzigkeit» (S. 108).

Der Beichtweg, den Silja Walter für sich
entdeckt hat, ist anspruchsvoll, für beide, für den
Beichtenden und den Beichtvater. Vermutlicherweise

aber ist er der einzige Weg einer
Beichtpraxis, die Zukunft hat, wenn wir einmal

Abschied genommen haben von den
Wunschträumen, dass sich bei uns wieder wie
einstmals lange Schlangen bilden vor den
Beichthäuschen. Wer kann denn allen Ernstes
die Zeiten der massenhaften Formelbeichten
zurück wünschen? Leider herrscht bei vielen
von den wenigen, die noch zu den Sakramenten

kommen, ein recht verdinglichtes
Sakramentenverständnis vor. Es gilt, die Sakramente

wieder als Geheimnisse, in denen sich uns
der Kyrios verhüllt offenbart, zu entdecken.
Im Grunde genommen ist der Weg von Silja
Walter eine altkirchliche mystagogische
Katechese, die den Taufbewerber in das Kyriosmy-
sterium (in das Geheimnis des bei uns
gegenwärtigen Herrn) hineinführte. IHM kann ich
nur angemessen begegnen, wenn ich mich
bemühe zu wissen, wer ich bin, und wer ER
ist, oder wie sich Peter A. ausdrückt, den die
Autorin zitiert:
«<Wenn wir uns durch die Beichte der Diskrepanz

zwischen unserm Denken und Handeln
und dem Willen Gottes bewusst geworden
sind und uns, stetig bemüht um den Einklang
mit Gott, vertrauensvoll in seine Hände legen
und einfach geschehen lassen, schimmert das
alles verbindende Licht der Liebe Gottes
durch unser Sein und Tun.> Peter hält es für die
Aufgabe der Religion, die wichtigsten
Handlungen des Menschen im Hinblick auf seine

Beziehung zu Gott zu ritualisieren. Das habe
die katholische Kirche mit der Beichte als dem
Ritual der so unglaublich wichtigen Überprüfung

des eigenen Weges mit dem Willen Gottes

getan.» Und weiter findet er, «nichts liege
näher, als dass sich diese Überprüfung am
Beispiel und Vorbild von Jesus Christus ausrichte,

und kein Instrument sei besser geeignet als

der Text der Evangelien» (S. 138).

Laien und Priester sind aufgefordert, sich auf



einen neuen Weg zu begeben. Von allen wird
eine gründlichere persönliche Auseinandersetzung

mit der Schrift vorausgesetzt. Der Priester

muss wieder mehr Seel-Sorger werden,
was zunächst einmal bedeutet, dass er die
allgemeinsten und anerkanntesten Einsichten
und Methoden moderner Gesprächsseelsorge
zur Kenntnis nimmt und anzuwenden weiss.
Im herkömmlichen Sinn meint man als

Seelsorger und Theologe (und man wird
buchstäblich in diese Rolle hineingedrängt), man
müsse auf alles eine gültige Antwort geben
können oder den richtigen Ratschlag haben.
Dabei wäre unsere vornehmste Aufgabe, den
Menschen behilflich zu sein, die Lösung oder
die Antwort zu finden, die in ihnen selbst

liegt, und sie nicht von uns und unsern
Antworten abhängig zu machen.

Doch was an Silja Walters Buch ganz deutlich
auffällt und es von vielen pastoraltheologischen

Publikationen wohltuend unterscheidet,

ist, dass die Dichterin nicht dem modernen

Irrtum verfällt, die Beichtpraxis könne
nur gerettet und erneuert werden, wenn der
Priester psychologisch gut geschult sei. Wie
ein roter Faden durchzieht das Buch die positive

Sicht des Priesters, der als Spender des
Sakraments selber unter dem Kyriosgeheimnnis
steht. Sicher ist diese urkatholische Auffassung
vom priesterlichen Dienst der Grund, warum
die Autorin trotz negativer Beichterfahrungen
den Priester nie verurteilt oder seine Rolle
grundsätzlich in Frage stellt. Am schönsten
arbeitet sie seinen Dienst im 7. Kapitel heraus
«Lazarus und der Kyrios» (vgl. Joh 11):

«Was sagst du, Kyrios, zu den Schwestern, als

Lazarus im Eingang der Grabhöhle steht?
<Löst die Bindern, sagst du, dasst ihn gehen.>
Du hast ihm das Leben zurückgeschenkt, aber
noch kann er nicht gehen, sich nicht bewegen.
Hast du ihn absichtlich so eingebunden,
zugeschnürt und verhüllt vor die Leute treten
lassen? Er ist frei vom Tod, aber noch
zugebunden. Wie eine Leiche. Sich in der Freiheit
des wieder geschenkten Daseins frei und
ungehindert zu bewegen, bekommt er erst durch
den Dienst seiner Schwestern, die ihn losbinden.

So ist es: Kyrios, du machst uns frei, aber
der Priester muss uns erst noch losbinden

durch die Lossprechung in der Beichte.
Absichtlich vielleicht, dieses Schauspiel an der
Grabhöhle des Lazarus von Bethanien, damit
wir die Beichte, damit wir die priesterliche
Vollmacht aus dem Osterauftrag erkennen»
(S. 118).

Wenn man das Buch von Silja Walter gelesen
hat, kann man es nicht unbetroffen zur Seite

legen. Ich musste immer wieder darüber
nachdenken und sprechen, vielleicht auch, weil ich
seine Entstehung miterleben und einige
Manuskripte vor der Drucklegung lesen und mit
der Autorin besprechen konnte. Da ich die
typisch katholische Beichtpraxis, wie sie

jahrzehntelang gelehrt wurde, in meiner Jugend
nie kennengelernt, geschweige denn geübt habe,

ist mir der Nachvollzug des Beichtweges,
den Silja Walter vorschlägt, gar nicht so fremd,
sondern holt mich höchstens dort ab, wo ich
einmal ratlos stehen geblieben bin.

Das Buch würde sich bestens eignen als Lektüre

eines Lesezirkels, der aus Menschen

zusammengesetzt ist, die sich aus ganz verschiedenen

Gründen für die Thematik interessieren:

solche, die nach wie vor überzeugt zur
Beichte gehen; solche, die schon lange nicht
mehr gehen, aber irgendwie offen sind für
einen neuen Weg; solche, die nie gebeichtet
haben, aber meinen, es wäre für sie vielleicht
gut, es einmal zu tun; Priester, Laien, Ordensleute,

Katholiken, Reformierte, Junge und
Alte, sie alle könnten in ein gutes Gespräch
miteinander kommen über der anregenden
Lektüre des Beichtbuches von Silja Walter.
Falls jemand an einer gemeinsamen Lektüre
und am Austausch darüber Interesse hat, soll
er/sie sich bei mir melden. Bei genügend
Interessierten bin ich gerne bereit, einen Lesezirkel

zu organisieren und zu leiten. Ich könnte
mir vorstellen, dass wir mit einem Wochenende

in die Lektüre einsteigen, und dann je nach
Wunsch der Teilnehmer uns in regelmässigen
Abständen während ca. eines Jahres zum
Weiterlesen treffen (10-12 mal).

Die Angaben zum Buch:
Silja Walter: Die Beichte im Zeichen des Fisches. Ein gästliches
Tagebuch. Mit einem Vorwort von Abt Christian Schütz und
Begleitbriefen von Ulrike Wolitz. Paulusverlag, Freiburg, 1999.
205 S. Fr. 35.-.


	Die Beichte im Zeichen des Fisches : einige Gedanken zu einem neuen Buch von Silja Walter

