
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 76 (1999)

Heft: 6

Artikel: "Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!" (Mt 27, 25)

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!»
(Mt 27,25)

Abt Lukas Schenker

Es dürfte allen klar sein, dass dieser Satz, der
sich nur im Matthäusevangelium findet, eine
unheimliche Geschichte genommen hat.
Denn die Christen haben daraus genug oft die
schlimmsten Dinge, die sie den Juden im
Verlaufe der Geschichte angetan haben, zu
rechtfertigen gesucht. Doch daraus Judenverfolgungen

als berechtigt abzuleiten, ist völlig
unsinnig. Denn die Christen können daraus
nie für sich das Recht herleiten oder gar einen
Auftrag, diese Selbstverwünschung der Juden
in die Tat umzusetzen. Das ist - wenn
überhaupt - allein Gottes Sache. Der Evangelist
Matthäus dürfte bei der Niederschrift dieses
Satzes an die Katastrophe des Jahres 70
gedacht haben, als Jerusalem und der Tempel
durch die Römer zerstört wurden und so ein
Strafgericht über das Volk der Juden hereinbrach,

das sie in alle Welt zerstreute. Denn er
schreibt ja sein Evangelium, als diese Ereignisse

bereits der Vergangenheit angehörten.

Diese Aussage der Juden über sich und ihre
Kinder, d.h. die folgende Generation, die die
Katastrophe vom Jahre 70 dann miterlebte,
steht in einem Zusammenhang, der beachtet
sein will. Nach dem Beschluss der Hohenprie-
ster und der Ältesten des Volkes sollte Jesus

hingerichtet werden, weil er ein Gotteslästerer
sei, hatte er sich doch vor dem Hohen Rat klar
als Messias, als Sohn Gottes bekannt (vgl. Mt
26, 65fi 27, 1). Die Aburteilung mit dem Tode

stand aber in der Kompetenz des römischen
Statthalters Pilatus. Darum lieferten sie ihm
Jesus aus. Doch was sollte nun Pilatus mit
Jesus anfangen? Die Frage, die Pilatus an Jesus
stellte: «Bist du der König der Juden?» zeigt,
dass die jüdischen Behörden ihm Jesus nicht

als Gotteslästerer vorgestellt haben, der ihrem
Gesetz gemäss den Tod verdiente, sondern als

«König der Juden», der zu sein er beanspruchte.
Dies konnte Pilatus nur als gefährliche

politische Ambition verstehen. Im vorausgegangenen
nächtlichen Verhör vor dem Hohen Rat

war Jesus vom Hohenpriester gewissermassen
jüdisch-theologisch befragt worden: «Bist du
der Messias, der Sohn Gottes?» (26, 63). Auf
beide Fragen, auf die des Hohenpriesters und
des Pilatus, gab Jesus die klare Antwort: «Du
hast es gesagt, du sagst es» (26, 64; 27, 11). Also

beanspruchte Jesus sowohl der Messias und
Gottessohn im jüdischen Sinne zu sein wie
auch der König der Juden, dies ebenso in
einem jüdisch-religiösen und gewiss nicht in
einem politischen Sinne.

Pilatus, von dem bekannt ist, dass er kein
Judenfreund war, versuchte, sich aus der
unangenehmen Situation zu retten. Er hatte schon
gemerkt, dass Jesus für ihn und die Römer
kein gefährlicher Mann sein konnte; von
politischer Aufwiegelei durch Jesus hatte er jedenfalls

bisher noch nie etwas gehört. Weil ihm
die Juden Jesus als politischen Aufrührer
übergeben hatten, versuchte er ihn als solchen
loszukommen, indem er auf den Amnestie-
Brauch zurückgriff, der zu diesem Zeitpunkt
vor dem Osterfest gerade wieder fällig war. Er
bot ihnen darum Jesus zur Freilassung an statt
des Barabbas, dessen Freilassung sie
offensichtlich von ihm bereits erwarteten (Mt 27,
15-17). Der Evangelist schiebt dann in diese
Situation die Szene mit der Frau des Pilatus
ein, die ihren Mann infolge eines schrecklichen

Traumes davor warnt, etwas gegen diesen

unschuldigen Jesus zu unternehmen (27,19).



Inzwischen hatten aber die Hohenpriester und
die Altesten das Volk bearbeitet, es solle Ba-
rabbas freirufen und für Jesus die Hinrichtung
verlangen. Pilatus geriet dadurch noch mehr
ins Dilemma. Er hält Jesus zwar für unschuldig,

doch das Volk will ihn kreuzigen lassen.
Soll er nun seinem eigenen Urteil folgen (und
damit den Juden eines auswischen) oder soll er
dem Verlangen des Volkes nachgeben? Da der
Tumult immer grösser wird, bekommt es der
stolze Römer mit der Angst zu tun. Mit der
Zeremonie der Händewaschung will er sich
seiner Verantwortung entziehen und sie dem
Volke zuschieben, das die Kreuzigung Jesu
verlangt: «Ich bin unschuldig am Blut dieses
Menschen/dieses Gerechten. Das ist eure
Sache!» (27,24). Pilatus schiebt aus Feigheit seine

Verantwortung auf das Volk ab. Das Volk
jedoch ist bereit, seine Verantwortung für Jesu
Tod auf sich zu nehmen. Einmütig schreit es:
«Sein Blut komme über uns und unsere
Kinder!» (27,25), was einer Selbstverwünschung,
einer Selbstverfluchung gleichkommt.
Daraufhin wurde Barabbas freigelassen, für den
unschuldigen Jesus aber erteilte Pilatus den
Befehl, ihn geissein und dann kreuzigen zu
lassen.

In der Darstellung des Matthäus wird Pilatus
von der Schuld am Tode Jesu nicht entlastet,
hingegen wird aber seine Verantwortung etwas
relativiert, weil er offensichtlich dem Druck
des Volkes nachgegeben hat. Die Hauptschuld
fällt eindeutig auf die Hohenpriester und die
Ältesten, die das Volk überredeten, die
Kreuzigung Jesu zu ertrotzen. Die Selbstverwün-
schung: «Sein Blut komme über uns und
unsere Kinder!» legt der Evangelist ausdrücklich
dem «ganzen Volk» in den Mund.

Liegt vielleicht hinter dieser Selbstverwünschung

der Juden «Sein Blut komme über uns
und unsere Kinder!» nicht auch noch ein
tieferer Sinn? Gott kann bekanntlich auch auf
den krummen Wegen der Menschen gerade
schreiben. Das Blut, das Jesus am Kreuz
vergossen hat, besitzt ja sühnende Wirkung.
«Ihn, Jesus, hat Gott dazu bestimmt, Sühne zu
leisten mit seinem Blut, Sühne, wirksam
durch Glauben», sagt Paulus klar im Römerbrief

(3,25). Und Jesus selbst deutet sein Blut

im Abendmahlssaal am Abend vor seinem Tod
am Kreuz als «Blut des Bundes, das für viele -
d. h. für alle — vergossen wird zur Vergebung
der Sünden» (Mt 26,28). Mit diesem
Ausdruck «Blut des Bundes» knüpft Jesus an den
Bundesschluss am Sinai an, als Mose vom Blut
der Heilsopfer-Stiere nahm und nach Verlesung

der Bundesurkunde das Volk damit
besprengte und dazu sagte: «Das ist das Blut des

Bundes, den der Herr aufgrund all dieser Worte

mit euch geschlossen hat» (Ex 24,8). Mit
Blut, das schon immer als Sitz des Lebens
angesehen wurde und darum auch Symbol für
das Leben selber ist, wurde das Volk besprengt.
Im Bundesschluss am Sinai wurde dieses Tier-
Blut zum Zeichen des Lebens, das nun Gott
und das Volk gemeinsam miteinander führen
werden. Im neuen Bund, den Jesus in seinem
Blute mit dem neuen Volk Gottes, das an ihn
glaubt, schliesst, behält das Blut Christi diese

Zeichenhaftigkeit und Symbolik des Lebens,
aber jetzt des neuen Lebens in Christus. Denn
das Blut Christi, das er am Kreuz vergossen
hat, stiftet Frieden: «Alles im Himmel und auf
Erden wollte er (Gott) zu Christus führen, der
Frieden gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut»
(Kol 1,20). Sein Blut bewirkt die Rechtfertigung

der Glaubenden, sagt Paulus im Römerbrief

(5,9) ausdrücklich: «Nachdem wir jetzt
durch sein Blut gerecht gemacht sind, werden
wir durch ihn erst recht vor dem Gericht Gottes

gerettet werden.» In der Johannes-Offenbarung

(5, 9) wird das Gottes-Lamm, das wie
geschlachtet aussah, also sein Blut vergossen
hat, gepriesen: «Würdig bist du, das Buch zu
nehmen und seine Siegel zu öffnen; denn du
wurdest geschlachtet und hast mit deinem Blut
Menschen für Gott erworben aus allen Stämmen

und Sprachen, aus allen Nationen und
Völkern...» Dieses Erwerben von Menschen
— gewissermassen ein Kaufgeschäft — durch
sein Blut, bringt den Menschen Erlösung, die
in der Vergebung besteht: «Durch sein Blut
haben wir die Erlösung, die Vergebung der Sünden
nach dem Reichtum seiner Gnade» (Eph 1,7).

Durch das Vergiessen des Blutes hat Jesus

Heil, Rettung und Erlösung gebracht, und
zwar für alle Menschen, die sich durch den
Glauben ihm anschliessen. Nun kann dieser
Glaube ganz bewusst sein als Anerkennung Je-



su als Messias und Gottessohn. Dieser Glaube
kann aber auch ein Glaube auf Hoffnung hin
sein. Und der Glaube der Juden durch alle

Jahrhunderte hindurch war und ist ein Glaube

auf Hoffnung hin, weil sie den Messias
noch immer erwarten, den die Christen in
Jesus von Nazaret gläubig erkannt haben. Darum

wird das Blut — so dürfen wir doch hoffen
—, das die Juden damals beim Prozess Jesu auf
sich und ihre unmittelbar kommende Generation

herab gerufen haben, auch diesen und
allen kommenden Generationen zum Heile sein
und zum Heil werden, wenn sie den Messias,

der ihrer Hoffnung nach noch kommen wird,
voll Glauben erwarten und ihrem Bundesgott
die Treue halten. Was für die damaligen Juden
ihrer Absicht nach eine Selbstverfluchung war,
kann Gott in Heil und Segen verwandeln, weil
Jesus selbst am Kreuz für uns zum Fluch
geworden ist (vgl. Gal 3,13). «Durch seine
Wunden sind wir geheilt» 1 Petr 2,24 Jes 33
5), durch Jesu Wunden, aus denen sein
sühnendes Blut floss, sind wir geheilt, gelangen
wir zum Heil, wir Christen, wenn wir glauben,

und die Juden, wenn sie glauben auf
Hoffnung hin.

Kursangebote im Kurhaus Kreuz, Mariastein

Juni bis November 1999

28. Juni — 2. Juli Träume — Licht in finsterer Nacht
P. Ludwig Zink, Salettinerpater

2.-6. August Besinnliches Wandern
P. Notker Strässle, Benediktiner von Mariastein

24.-28. August Die Heilkraft der Tugenden nach Hildegard von Bingen.
P. Dr. theol., Dr. med. Alfons Berkmüller, Eucharistinerpater

6.-11. September Wie überwinde ich den Überdruss an Religion und Kirche? Reflexion und
Besinnung
P. Max Zürny SJ, Basel

21.—24. Oktober Hildegard-Heilkunde, II. Teil
Frau Elsbeth Vetter, Drogistin und Heilpraktikerin

12.—14. November Durch Malen die Sprache der Träume besser verstehen
Frau Iris Zürcher Rüegg

24.-27. November Aderlass und Schröpfen
Dr. med. Urs Kayser, Arzt, Küssnacht a. R.

Anmeldeschluss: vier Wochen vor Kursbeginn!

Verlangen Sie bitte das detaillierte Programm bei:
Kurhaus Kreuz, Kurssekretariat, Paradiesweg 1, CH-4115 Mariastein
Telefon: 061/731 15 75 Telefax: 061/731 28 92


	"Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!" (Mt 27, 25)

