
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 76 (1999)

Heft: 6

Artikel: Die Benediktusregel : ein Zeugnis echter "Diskretion"

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Benediktusregel -
ein Zeugnis echter «Diskretion»
Zum Festtag des hl. Benedikt am 11. Juli

P. Ambros Odermatt

Uns allen sind aus dem Alltag Formulierungen
geläufig wie «Diskretion zugesichert» oder
«Ihre Angaben werden diskret behandelt».
Auch kennen wir die Diskretionslinien auf
den Fussböden von Schalterhallen in Postämtern

und Banken. Bei all diesen Hinweisen
geht es um den Schutz des ganz privaten
Lebensbereichs eines Menschen. Es wird
Verschwiegenheit oder taktvolle Zurückhaltung
garantiert. Das ist allerdings nicht die einzige
Bedeutung des Wortes.

Discretio — weise Mässigung

Der Ausdruck Diskretion meint von seinem
lateinischen Ursprung her die Gabe und
Fähigkeit zu unterscheiden, etwas differenziert

zu beurteilen; es im rechten Licht zu
sehen, ihm mit Augenmass zu begegnen. Diese
Begabung begründet die weise Mässigung, sei

es im Beurteilen von Dingen und Ereignissen
oder im täglichen Umgang mit den Mitmenschen.

Diskretion hat also eine doppelte
Bedeutung. Sie bezeichnet einerseits die Gabe
der Unterscheidung und andererseits - als Folge

davon - das Masshalten, die weise Mässigung,

die Kunst des rechten Masses.
Ein Mensch ist diskret, weil er Ehrfurcht
empfindet vor allem Geschaffenen. Der deutsche
Schriftsteller Christian Morgenstern (f 1914)
hat das einmal mit einem Hinweis auf das

Tierreich so formuliert: «Bemerke, wie die
Tiere das Gras abrupfen! So gross ihre Mäuler
auch sein mögen, sie tun der Pflanze selbst nie
etwas zuleide, entwurzeln sie niemals. So

handle auch der starke Mensch gegen alles,

was Natur heisst, sein eigenes Geschlecht vor¬

an. Er verstehe die Kunst, vom Leben zu
nehmen, ohne ihm zu schaden.»
Der nur Kluge kann kühl und berechnend
vorgehen. Bei einem diskreten Menschen aber
findet sich immer Wohlwollen, gepaart mit
Einfühlungsgabe und feinem Empfinden.
Sein Urteil lässt sich nicht von eigenen Wünschen

und Vorstellungen leiten. Er kennt sich
selber und weiss sich darum auch richtig
einzuschätzen. Diese kritische Selbsteinschätzung
ermöglicht die weise Mässigung im Tun und
Reden. Sie bewahrt vor Masslosigkeit.

Der Drang zum Masslosen

Wir alle bekommen täglich zu spüren, dass wir
in einer Welt leben, die in mancher Hinsicht
masslos geworden ist. Es scheint keine Grenzen

mehr zu geben. Das kann sich in der
Gestaltung des persönlichen Lebens zeigen, wenn
Konsum und Luxus hemmungslos überhandnehmen.

Das wird deutlich bei der Arbeit, wo
der Leistungsdruck oft unerträglich wird.
Immer mehr wird gefordert, der Mensch muss
immer besser funktionieren. Wer nicht
mithalten kann, wird gnadenlos an die Wand
gedrängt, ins Abseits geschoben. Auch die
Wissenschaft und Forschung ist davon betroffen;
alle Grenzen müssen überschritten werden.
Was das für die Schöpfung bedeutet, wird uns
immer wieder durch Katastrophen vor Augen
geführt.
Gerade die Reaktion der Natur ist ein untrügliches

Zeichen dafür, dass der Mensch nicht
ungestraft in dieser Masslosigkeit leben kann.
Einseitiges und extremes Verhalten wird auch
im Körper spürbar. Es führt zu Krankheit,
weil der Mensch nicht mehr zu seinen



Schwächen und Grenzen stehen kann. Zwar
ist es möglich, die Augen für kürzere oder
längere Zeit vor dieser bedrohlichen Situation zu
verschliessen. Der Mensch kann aber nicht
ständig über seine Verhältnisse leben. Früher
oder später wird eine solche Scheinwelt in sich
zusammenbrechen. Dann kommt es zu einem
schmerzlichen Erwachen. Und der Mensch
fühlt sich plötzlich hilflos, einsam und verlassen.

Die Antwort des heiligen Benedikt

Die tiefe Lebensweisheit des hl. Benedikt hat
gerade vor diesem Hintergrund eine aktuelle
Beziehung zu unserer Zeit. Das mag vielleicht
überraschen. Von einer alten Mönchsregel
erwartet man doch eher, dass sie das Harte und
Rauhe in den Vordergrund stellt, dass sie zu
maximalen Leistungen aufruft, wie das die
heutige Gesellschaft tut. Benedikt aber sieht
den konkreten Menschen vor sich, der Gott
sucht. Ihm will er helfen, sein Heil zu finden
für Seele und Leib. Das verlangt einen Weg
des weisen Masses. Nicht Überforderung
fuhrt da zum Ziel, sondern das Eingehen auf
den suchenden Menschen. Das bedeutet
jedoch nicht Anpassung an den heute üblichen
Lebensstil. Vielmehr soll ein Lebensraum
geschaffen werden, wo der einzelne ernstgenommen

wird, «damit die Starken finden, wonach
sie verlangen, und die Schwachen nicht
davonlaufen».

Diesen Aspekt hebt Papst Gregor d. Gr. (f
604) in seiner äusserst knappen Beschreibung
der Regel des hl. Benedikt kurz nach dessen
Tod hervor. «Er schrieb eine Regel für Mönche,

ausgezeichnet durch massvolle
Unterscheidung (regulam discretione praecipuam)
und wegweisend durch ihr klares Wort.» Zwar
enthält die Regel kein eigenes Kapitel über die
discretio, doch bezeichnet sie Benedikt als die
«Mutter aller Tugenden». Damit steht er ganz
in der Tradition des alten Mönchtums, von
dessen Geist er erfüllt war. Hier wird die
Unterscheidung der Geister als höchste Tugend
und als besondere Gabe Gottes betrachtet.
Nur wer sich selbst kennt und durchschaut,
kann als geistlicher Vater andere begleiten. Er
muss bei sich und bei den anderen unterscheiden

können, woher die Regungen der Seele

kommen, ob von Gott, ob von den Dämonen
oder aus dem eigenen Herzen.
Im 64. Kapitel der Regel, wo es um die
Einsetzung und den Dienst des Abtes geht, gibt
Benedikt diese tiefe Erfahrung des alten
Mönchtums an seine Nachfolger weiter. «In
seinen Befehlen sei er vorausschauend und
besonnen. Bei geistlichen wie weltlichen Aufträgen

unterscheide er genau und halte Mass. Er
denke an die massvolle Unterscheidung des

heiligen Jakob, der sprach: <Wenn ich meine
Herden unterwegs überanstrenge, werden alle

an einem Tag zugrundegehen» (Gen 33,13).
Diese und andere Zeugnisse massvoller
Unterscheidung, der Mutter aller Tugenden, beherzige

er. So halte er in allem Mass, damit die
Starken finden, wonach sie verlangen, und die
Schwachen nicht davonlaufen.»

Discretio — ihre Auswirkung auf das Leben

Die zitierten Worte des hl. Benedikt zeigen,
dass bei ihm die discretio ebenfalls in ihrer
Doppelbedeutung aufscheint als Tugend der
geistlichen Unterscheidung und des Masshaltens.

Einerseits ist in seiner Regel vielfach die
Rede vom klugen Abwägen, vom Überlegen,
Unterscheiden und Prüfen. Als Folge davon
wird andererseits das Masshalten in allen
Bereichen gefordert. Benedikt ist in der Tat ein
Meister des rechten Masses im Leben. Discretio

ist von Bedeutung beim täglichen Ablauf
des Gemeinschaftslebens. Sie kommt zum Zuge,

wenn es um wichtige Entscheidungen
geht. «Dass aber alle zur Beratung zu rufen seien,

haben wir deshalb gesagt, weil der Herr oft
einem Jüngeren offenbart, was das Bessere

ist.» In der Entscheidungsfindung wird
offensichtlich das Wirken des heiligen Geistes spürbar.

Selbst bei der Regelung der Gebetszeiten stützt
sich Benedikt aufden Grundsatz der discretio.
Trotz seiner persönlichen Vorliebe für ein

strengeres Leben und ein längeres Stundengebet
weiss er nur zu gut, dass die Mönche seiner

Zeit und seiner Gegend nicht fähig sind,
den ganzen Psalter an einem Tag zu beten.
Benedikt entscheidet sich für das Machbare. Das
Gebet soll nicht zu einer asketischen Leistung
oder einer Bussübung gemacht werden. Sein

Augenmerk gilt der Qualität des Gebetes und



115

Der heilige Benedikt.
Holzstatue im
Benediktinerinnenkloster

Hermetschwil.
Um 1530.



dem gleichbleibenden Rhythmus im täglichen
Vollzug. Ihm geht es um das Wesentliche im
Gebetsleben, um die klare Ausrichtung auf
Christus. So führt er seine Brüder zur inneren
Reife.
Wenn wir in einem gesunden Rhythmus von
Gebet und Arbeit leben, dann können wir der
Wirklichkeit in allen Höhen und Tiefen des

Lebens klar ins Auge schauen. Ist es nicht gut,
sich in einer so unausgeglichenen Zeit wie der
heutigen auf die Lebensweisheit des hl. Benedikt

einzulassen? Sie ist geprägt von der
massvollen Ordnung und von der Konzentration
auf das Wesentliche, auf die Mitte unseres
Glaubens. «Wenn wir gesunde Rituale
entwickeln, wie wir unsern Tag beginnen und be-
schliessen, wie wir arbeiten und essen und wie
wir unsere Zeit einteilen, dann fühlt sich die
Seele wohl, dann wird unser Leben gesund,
dann spüren wir unsere Identität. Es ist unser
Stil, wie wir unser Leben gestalten. Wir leben
selbst, anstatt gelebt zu werden. Und Rituale
sind für Benedikt der Weg, auf dem Christi
Geist selbst unser Leben formt und heilt,
erlöst und befreit» (Anselm Grün).

Discretio — ihr tiefster Wurzelgrund

Eine solche Haltung darf aber nicht einfach
der augenblicklichen Stimmung überlassen
werden. Es braucht eine tragende Grundhaltung,

soll die discretio nicht zur Willkür werden.

Worin sieht Benedikt diese Grundhaltung?

Zunächst in der Offenheit. Schon das

erste Wort seiner Regel deutet darauf hin:
«Höre!». Gemeint ist damit das Hören auf die
Schrift, aufdie Erfahrung anderer, auf die sich
ändernden Orts- und Zeitverhältnisse. Hinter
dieser Betonung des Hörens auf Gottes Geist
steht wohl auch die Erfahrung der eigenen
Gebrechlichkeit. Damit verbunden ist aber

zugleich auch der feste Glaube, dass sich in
unserer Schwachheit Gottes Kraft vollendet,
dass sie uns trägt und zueinander führt.
Dieses Hören hat allerdings nur dann einen
Sinn, wenn man bereit ist, sich durch das

Gehörte in Frage stellen zu lassen. So sagt
Benedikt den Brüdern, die sich zum Rat versammelt

haben: «Sie sollen nicht anmassend und
hartnäckig ihre eigenen Ansichten verteidigen.»

Wird einer durch einen erhaltenen Auf¬

trag überfordert, «lege er dem Oberen dar,
warum er den Auftrag nicht ausführen kann,
und zwar geduldig und angemessen, ohne
Stolz, ohne Widerstand, ohne Widerrede».
Der Diskrete lässt seine Pläne von Gott
durchkreuzen und geht auf seinen Wink ein. Dem
Hören und Erkennen muss somit die
Entscheidung folgen. Gerade die konkreten
Entscheidungen sollen getragen werden von der
Weisheit des Masses. Wo es z.B. um die
Einteilung von Handarbeit und Lesung geht,
mahnt Benedikt: «Alles aber geschehe der
Kleinmütigen wegen massvoll.» Für die Brüder

im Gästebereich sieht er folgendes vor:
«Sooft sie es brauchen, gebe man ihnen Hilfen,

damit sie ohne Murren dienen.» Im
Zusammenhang mit der Regelung der Essenszeiten

legt Benedikt dem Abt ganz allgemein ans
Herz: «Überhaupt regle und ordne er alles so,
dass es den Brüdern zum Heil dient und sie
ohne einen berechtigten Grund zum Murren
ihre Arbeit tun können.»
Die Echtheit dieser Bereitschaft zum Hören
und Handeln wird in der Benediktusregel am
Ernstnehmen des Bruders gemessen. Discretio
ist die Kunst, sich auf den einzelnen einzulassen,

um zu spüren, was ihm gut tut. «Denn ob
Sklave oder Freier, in Christus sind wir alle
eins, und unter dem einen Herrn tragen wir
die Last des gleichen Dienstes. Denn bei Gott
gibt es kein Ansehen der Person.» Zudem
weiss Benedikt aus Erfahrung: «Jeder hat seine
Gnadengabe von Gott, der eine so, der andere

so.» Keiner ist nur Empfangender, jeder hat
auf seine Weise etwas Wichtiges zu geben. Er
sieht die Brüder von Gott her. Alle Situationen
des Lebens sollen auf Christus hin durchsichtig

werden.
Hier stossen wir schliesslich auf den tiefsten
Wurzelgrund, warum die discretio — das

Abwägen von Mitte und Mass - in der Benediktusregel

nicht zum Mittelmass wird. Eine so

geformte Menschlichkeit kann nicht zu Lauheit

oder Schlendrian führen, da sie sich in
allem ständig neu an Christus orientiert. Der
diskrete Mensch wird zum gelassenen
Menschen. Er lässt sich von Gott und den
Menschen überraschen. Er weiss sich ja immer
schon als von Gott Beschenkter. Von solchen
Menschen sagt Benedikt: «Sie lobpreisen den
Herrn, der in ihnen wirkt.»


	Die Benediktusregel : ein Zeugnis echter "Diskretion"

