
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 76 (1999)

Heft: 2

Artikel: Das Lesejahr A : das Matthäus-Jahr

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Lesejahr A - das Matthäus-Jahr

Abt Lukas Schenker

Ein Anliegen der Liturgiereform des II.
Vatikanischen Konzils war es, dass in den
Eucharistiefeiern weit mehr Texte aus der Heiligen
Schrift als bisher zur Verlesung kommen sollten,

damit «innerhalb einer bestimmten
Anzahl Jahre die wichtigsten Teile der Heiligen
Schrift dem Volk Gottes vorgetragen werden»

(Liturgie-Konstitution, Nr. 51). Das hatte zur
Folge, dass ftir das Kirchenjahr als Herrenjahr,
das geprägt ist vom Sonntag, der wöchentlichen

Wiederkehr des Ostersieges unseres
Herrn Jesus Christus, ein Drei-Jahres-Zyklus
eingeführt wurde, der der Einfachheit halber
mit den Buchstaben A, B und C bezeichnet
wird. Dabei wird jedem Jahr des Zyklus je ein
Evangelist zugeteilt, der an den Sonntagen
mehr oder weniger als laufender Text verlesen
wird. Das vierte Evangelium des Johannes, das

so anders geprägt ist als die drei ersten, die sog.
Synoptiker, kommt jedes Jahr insbesondere
jeweils in der Fasten- und Osterzeit zum Zuge.
Somit kommen in den drei Lesejahren alle vier
Evangelien zu einem grossen Teil im Gottesdienst

zur Verlesung.
Mit dem Kirchenjahr 1999, das bereits mit
dem Advent 1998 begonnen hat, fing wieder
das Lesejahr A an, also das Matthäus-Jahr.

Nun hat bekanntlich jeder Evangelist seinem
schriftstellerischen Werk seine eigene Prägung
aufgedrückt, die als «Theologie» des betreffenden

Evangelisten bezeichnet wird. Sie geht wie
ein roter Faden durch den ganzen Text und
bringt damit vielfältige Aspekte des einen
Christus-Ereignisses zum Ausdruck.

Der Evangelist Matthäus

Das in unseren Bibelausgaben an erster Stelle
stehende Evangelium wird dem Apostel
Matthäus zugeschrieben. Die kirchlich-liturgische
Tradition sieht in ihm den Zöllner Matthäus,
den Jesus nach Mt 9,9—13 von der Zollstätte
weg in seine Nachfolge rief. In der Parallelstelle

bei Markus 2,14 heisst er «Levi, der Sohn
des Alphäus», bei Lukas 5,27 nur «Levi». Der
Name Matthäus findet sich dann in der
Apostelliste bei Mt 10,3; er wird dort als «Zöllner»
gekennzeichnet. In den anderen Apostellisten
(Mk 3,18; Lk 6,15; Apg 1,13) wird er ohne
Zusatz nur mit dem blossen Namen genannt.
Nach späteren Überlieferungen soll er das

Evangelium in Äthiopien, Parthien und Persien

gepredigt haben. Sein Festtag ist seit alters
der 21. September. Dass nun dieser Matthäus
bzw. Levi das nach ihm benannte Evangelium
geschrieben hat, wird heute von der Bibelwissenschaft

verneint. Aber das spielt keine Rolle.
Es kommt hier nicht auf den Namen des
Verfassers an, sondern aufdas, was er aufgeschrieben

hat. Über die Zeit der Abfassung dieses

Evangeliums nimmt man heute die Jahre
zwischen 80 und 90 an. Als Quellen seiner
Darstellung hat der Schreiber, den wir trotzdem
Matthäus nennen, das bereits vorhandene
Markusevangelium benutzt, ferner die sog.



Logienquelle, eine schriftlich abgefasste
Sammlung von Jesusworten, die bereits Markus

gekannt hatte und auch Lukas zur Verfügung

stand; dazu kommen weitere Traditionen,

die mündlich oder schriftlich
weitergegeben worden waren. Matthäus hatte eine
christliche Gemeinde vor Augen, als er sein
Evangelium schrieb, die mehrheitlich aus
Judenchristen bestand, also aus Juden, die den
Glauben an Christus als den verheissenen
Messias angenommen hatten. Das lässt sich
daraus entnehmen, dass er jüdische Gebräuche

und Anschauungen nicht erklärt, weil sie
seinen Lesern bekannt waren, z. B. Mt 15,2
verglichen mit Mk 7,2 f. oder Mt 26,17
verglichen mit Mk 14,12, (Markus schrieb vor
allem für Heidenchristen, also für Christen,
die vom Heidentum her kamen und darum
jüdische Gepflogenheiten nicht kannten).

Das Evangelium von Jesus, dem Messias

Natürlich ist die zentrale Gestalt in der
Darstellung des Matthäus die Person Jesus von
Nazaret, den er Juden wie Heiden als Messias

nahebringen will. Das war der eigentliche
Grund, warum er sein Evangelium schrieb. Im
Petrusbekenntnis 16,16 kommt dies am klarsten

zum Ausdruck: «Du bist der Messias, der
Sohn des lebendigen Gottes!» Doch dieser
Anspruch Jesu, der Messias zu sein, wurde von
den meisten Juden abgelehnt. Auch noch zur
Zeit, als Matthäus sein Evangelium schrieb,
war diese Frage ein Streitpunkt zwischen
Juden und Christen. Darum versucht er diese

Glaubensüberzeugung durch die «Schrift», d.
h. durch das Alte Testament, das ja zuerst die
Bibel der Juden ist, zu begründen. Die Heilige

Schrift ist für ihn die wichtigste
Argumentationsbasis. Darum finden wir in seinem Text
immer wieder sog. Reflexionszitate aus dem
Alten Testament (im ganzen zehn Mal), die
eingeleitet werden mit: «Dies ist geschehen,
damit sich erfüllte, was der Herr durch den
Propheten gesagt hat» oder ähnlich. Er stellt
damit die Geschichte Jesu im Lichte alttesta-
mentlicher Weissagungen und deren Erfüllung

dar.
Jesus ist der Sohn Davids, der verheissene

Heilskönig. Darum fängt er sein Evangelium
mit dem «Stammbaum Jesu Christi, des Soh-

Der Apostel und Evangelist Matthäus nach
einem alten Kupferstich. Sein Symbol ist der Engel
(oder Mensch).

nes Davids, des Sohnes Abrahams» an, der den
Bogen spannt von Abraham über König David

bis zu Josef bzw. Maria. Der Titel «Sohn
Davids», der dem Messias schlechthin
zukommt, findet sich mehrfach vor, so vor allem
bei Zurufen aus dem Volk, z. B. bei Blinden
Mt 9,27; sogar bei einer heidnischen Frau
15,22, dann besonders beim Einzug Jesu in
Jerusalem 21,9 und 15. Der Davidssohn Jesus
ist aus Maria, der Jungfrau geboren durch das

Wirken des Heiligen Geistes; er ist der
verheissene Immanuel (Mt. 1,20-23). Ebenso ist
er aber auch der durch den Propheten Jesaja
beschriebene Gottesknecht (Mt 12,17-21).
Durch seine Zusammenstellungen der Lehre
Jesu zu grösseren Redekompositionen will der
Evangelist ebenfalls Jesu Messianität nachweisen.

Jesus ist Lehrer und Prophet zugleich, der
die Erfüllung des alttestamentlichen Gesetzes

(vgl. Mt 5,17) in der das alte Gesetz überbietenden

Gerechtigkeit, Treue und Liebe zu
Gott in der Bergpredigt (Mt 5—7) verkündet.



Wie Mose vom Berg Sinai herab das Gesetz
Gottes verkündete, so verkündet Jesus, der
neue Mose, sein «neues Gebot» vom Berg der
Seligpreisungen herab. Auf die Frage seines

Wegbereiters, Johannes des Täufers, ob er der
Messias sei (Mt 11,3), gibt Jesus nicht einfach
eine bejahende Antwort; er verweist auf die
Erfüllung eines Prophetenwortes durch sein
Wirken: «Blinde sehen wieder und Lahme
gehen ...» Auch die «Taten des Messias»,
zusammengestellt in den Kapiteln 8—9, dienen dem
Nachweis, dass Jesus der Messias ist. In der
Leidensgeschichte und den Ostererzählungen
wird dieser Nachweis weiter ausgezogen. Die
göttliche Macht und hoheitsvolle Würde des

«Königs der Juden» (so wird er schon in der
Sterndeutergeschichte Mt 2,2 genannt) wird
herausgestrichen. Er tritt bewusst seinen
Leidensweg an (Mt 26,1-2) und verzichtet auf
Gegenwehr (26,53). In der Szene der Dor-
nenkrönung und der Verhöhnung als «König
der Juden» durch die Soldaten behält Jesus seine

königliche, wenn auch machtlose Würde
(27,27—31). Auch die Kreuzes-Aufschrift:
«Das ist Jesus, der König der Juden» (27,37)
gibt zwar seine «Schuld» an, ist aber für den
Christus-Gläubigen eine Bekenntnis-Aussage.
Erst recht offenbart sich Jesu Hoheit in den
Ostererscheinungen als der in die universale
Macht eingesetzte Messias: «Mir ist alle Macht
gegeben im Himmel und auf der Erde»

(28,18). Im Missionsbefehl: «Geht zu allen
Völkern...» (28,19) wird die vorherige
Begrenzung der Missionstätigkeit auf die Juden
(Mt 10, 5 f und 15,24) gesprengt zugunsten
des Heilsuniversalismus: Alle Völker, alle
Menschen sollen zu Jüngerinnen und Jüngern
Jesu gemacht werden.
Zusammen mit der Betonung, dass Jesus der
Messias ist, unterstreicht Matthäus aber auch
die urchristliche Uberzeugung, dass Jesus, der
«Menschensohn», zugleich der «Sohn Gottes»
ist, als den ihn die Jünger erstmals nach
seinem Gang auf dem Wasser (Mt 14,33)
bekennen, dann aber auch Petrus, stellvertretend
für seine Mit-Jünger (16,16). Am Kreuze
hängend, wird er zwar als «Sohn Gottes» von
den Leuten, den Hohenpriestern, Schriftgelehrten

und Ältesten verhöhnt (Mt
27,40—43), damit bezeugen sie aber indirekt,
dass Jesus selbst diesen Anspruch erhoben hat.

Das Evangelium von der Kirche Jesu Christi

Das Evangelium nach Matthäus ist auch das

Evangelium der Kirche. Als einziges unter den
vier Evangelien kennt das Matthäus-Evangelium

das Wort Ekklesia, was Versammlung,
Gemeinde, Kirche bedeutet. In der Kirche erfüllen

sich die an Israel, an das auserwählte Volk
Gottes ergangenen Verheissungen. Der Evangelist

spricht darum mit Hochachtung vom
Gottesvolk Israel, aus dem der Messias

hervorgegangen ist. Jesus weiss sich ausschliesslich

zu Israel gesandt (Mt 10,6 und 15,24).
Zwar lehnte das Gottesvolk mehrheitlich Jesus
als Messias ab und verwarf ihn (Mt 21,43;
27,22—25). Trotzdem darfdie Kirche ihr
Herauswachsen aus dem Volk Israel und ihre
Verwurzelung im Heilsplan Gottes mit Israel nie
verleugnen. Nach Mt 16,18 hat Jesus die Kirche

selber begründet und zwar auf Petrus, den
Felsenmann. Nach Ostern konstituierte sich
die Kirche. In ihr ist der Auferstandene
gegenwärtig, inmitten seiner Gemeinde wirkt und
lebt er. Wie Matthäus den in Kafarnaum
öffentlich auftretenden Jesus in Anlehnung an
ein Jesaja-Wort (8,23—9,1) als helles Licht
hinstellt für das Volk, das im Dunkeln lebt, im
heidnisch geprägten Galiläa (Mt 4,13—16), so
soll die Kirche Licht für die Welt sein, zugleich
auch Salz für die Erde und Stadt auf dem Berge,

die nicht verborgen bleiben kann (Mt
5,13-16). Aus diesem Licht-, Salz- und Stadt-
Sein der Kirche ergibt sich dann auch der Auftrag:

«So soll euer Licht vor den Menschen
leuchten, damit sie eure guten Werke sehen
und euren Vater im Himmel preisen» (5,1), -
und nicht etwa die Kirche selber oder ihre
Glieder! Das 18. Kapitel gestaltet dann
Matthäus in einer Zusammenstellung von überlieferten

Jesus-Worten zu einer «Rede über das
Leben in der Gemeinde/in der Kirche». Hier
werden grundsätzliche Fragen des Gemeindelebens

angeschnitten: Der Rangstreit der Jünger

(1-5) macht auf eine Gefahr in jeder
menschlichen Gemeinschaft aufmerksam. Die
Warnung vor Verführung und Verachtung
von Jüngern («diese Kleinen», d. h. die wenig
Angesehenen, die Macht- und Hilflosen,
6-10) wollen egoistisches Elitedenken und
Machtansprüche verhindern. Das Gleichnis
vom verlorenen Schaf (12-14) weist auf die



sorgende Aufgabe der Gemeinde-Hirten hin.
Der folgende Abschnitt (15-17) spricht von
der Verantwortung des Bruders für seinen
Mit-Bruder, wobei im Frühchristentum der
Bruder-Name immer auch die weiblichen
Gemeindemitglieder einschloss. Es geht dabei

um eine gestufte Ausübung von «Gemeindezucht»!

Darauf folgt das Wort von der Binde-
und Lösegewalt, die nun auch der ganzen
Gemeinde zugesagt wird (18,18), nachdem Jesus
diese besondere Vollmacht bereits vorausgehend

dem Petrus allein übertragen hat (Mt 16,
19). Das folgende Wort von der Erhörung des

gemeinsamen Bittens und von der Verheis-

sung der Gegenwart Jesu, wenn zwei oder drei
in seinem Namen versammelt sind (19-20),
könnte man auch als eine Relativierung der
eben beschriebenen Praxis der Zurechtweisung

verstehen, die Angelegenheit doch eher
durch das Gebet Gott zu überlassen, als von
der Vollmacht des Ein- und Durchgreifens
Gebrauch zu machen. Die Vollmacht zu binden

und zu lösen muss jedenfalls letztlich
immer zum Ziele haben, den Eintritt ins Reich
Gottes zu ermöglichen, nicht zu verhindern.
Der Gemeinde/der Kirche, wie sie Matthäus
aufgrund der Jesus-Worte darstellt, muss es

stets um die gegenseitige Verantwortung, um
sorgende Fürbitte und um Vergebungsbereitschaft

gehen. In der Wehe-Rede Jesu gegen die
Schriftgelehrten und Pharisäer im Kapitel 23
geht es noch um die damals noch immer
aktuelle Auseinandersetzung mit dem Judentum,

das sich der Botschaft und der
frühchristlichen Mission verschloss. Zugleich
mahnt sie aber auch ähnlich gelagerte Probleme

innerhalb der christlichen Gemeinde an,

wo es keine Rangunterschiede geben darf
zwischen (Glaubens-) Lehrern oder sonst in der
Gemeinde eine Funktion Ausübenden und
den «gewöhnlichen» Glaubenden, «denn nur
einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder»
(23,8).
Und doch hat Petrus im Matthäus-Evangelium

eine herausragende Stellung: Er ist das
Felsenfundament, auf dem Jesus seine Kirche
bauen will, welche die Mächte der Unterwelt
nicht überwältigen werden. Er bekommt die
Schlüsselgewalt über das Himmelreich und
die Binde- und Lösegewalt (Mt 16,18 f.).
Trotzdem verschweigt der Evangelist die
Schwächen und das Versagen des Petrus

keineswegs: Er notiert den Vorwurf Jesu: «Du
Kleingläubiger, warum hast du gezweifelt?»
(14,3 1 ; Petrus muss von Jesus das harte Wort
hören: «Weg mit dir, Satan, geh mir aus den

Augen. Du willst mich zu Fall bringen»
(16,23). Und die Verleugnungsgeschichte
(26,69—75) stellt er ausfuhrlich dar. Von einer
Nachfolge-Gestalt des Petrus, wie es die
katholische Kirche im Petrusamt des Papsttums
sieht, steht bei Matthäus zwar noch nichts,
aber der notwendigerweise kommende Insti-
tutionalisierungsprozess innerhalb der christlichen

Bruderschaftsgemeinde macht sich
ansatzweise bereits kund in der vorhin schon

genannten gestuften Praxis einer Gemeindezucht

(18,15-17). Trotzdem muss die Kirche
Jesu eine Bruderschaft sein und bleiben, die
durch das doppelt-eine Liebesgebot geprägt
ist. Denn «an diesen beiden Geboten, (dem
Gebot der Gottes- und Nächstenliebe) hängt
das ganze Gesetz samt den Propheten» (Mt
22,40).

Fastenzeit 1999 (ab Aschermittwoch bis Mittwoch in der Karwoche)

Am Montag, Dienstag und Donnerstag nach der Komplet (20.00 Uhr):
Kurze Aussetzung des Allerheiligsten und Segen.

Am Mittwoch und Freitag (ausgenommen am Herz-Jesu-Freitag, 5. März, und am St.

Josefs-Tag, 19. März):
19.15—19.55 Uhr: Aussetzung des Allerheiligsten in der St. Josefs-Kapelle zur stillen

Anbetung.

Dazu ist jedermann eingeladen!


	Das Lesejahr A : das Matthäus-Jahr

