Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 74 (1997)

Heft: 9

Artikel: Der Gregorianische Choral : Sein Wesen, seine Geschichte, sein
Repertoire und die heutige Praxis. 4

Autor: Russi, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gregorianische Choral:
Sein Wesen, seine Geschichte,
sein Repertoire und die heutige Praxis (4)

P. Armin Russi

4. Das Gregorianische Repertoire
(Fortsetzung)

4.6 Die Psalmodie
4.6.1 Die Rezitative

Die Psalmodie gehort streng genommen zur
musikalischen Form der Rezitative. Rezitative
sind zugleich die schlichteste, aber zugleich
auch eine sehr anspruchsvolle Form des
Gregorianischen Repertoires. Sie gehoren zur
Garttung des Sprechgesangs (Kantillation),
sind also eine Vortragsart, die zwischen Singen
und Sprechen liegt, in der eine oder mehrere
Tonstufen vorherrschen. Andere Formen der
Rezitative neben der Psalmodie sind unter an-
derem: die gesungenen Gebete (Orationen) in
der Liturgie, die nach bestimmten T6nen ge-
sungenen Lesungs- und Evangeliumstexte in
der Messfeier, die Prifation und das gesunge-
ne Hochgebet, das Vaterunser, die grossen
Fiirbitten am Karfreitag und das Exsultet der
Osternacht.

4.6.2 Die Struktur eines Rezitativs

Rezitativtone setzen sich aus folgenden Ele-

menten zusammen:

— Intonation am Anfang eines lextes

— Rezitationston, auf dem der Grossteil des
Textes gesungen wird (auch Tenor genannt)

— Beugung der Melodie in Mittelkadenzen

— Schlussformel

Die Rezitative sind es, die das grundlegende
und wesentliche Ausgangsmaterial fiir die
Entwicklung des authentischen gregoriani-
schen Repertoires ausmachen. Den eigentli-
chen Kern bildet der Rezitationston, der am
Anfang nur umspielt wird, spiter aber seinen
Bewegungsradius erweitert.

Beispiel: Antiphon: Tu es Deus, qui facis mi-
rabilia

3 - L S B 1

\ o

Tu es De-us, qui fa-cis mi-ra-bi-li-a.

Der Schliissel am Anfang der 3 Linie (von un-
ten gezihlt) zeigt uns, dass sich hier das C be-
findet. Die Melodie der Antiphon, die iibri-
gens nur aus drei unterschiedlichen T6nen
besteht (A, Cund D) bewegt sich um den Re-
zitationston (hier ein C=Do). Der Schlusston
der Antiphon ist der gleiche wie der Rezita-
tionston.

Weiterentwicklung:

B -—n——n =
- o e

Tu es De-us, qui fa-cis mi-ra-bi-li-a.

Hier besteht die Melodie bereits aus 5 ver-
schiedenen Tonen (F, G, A, H, C). So hat sich
vor allem der zweite Teil der Antiphon weiter-
entwickelt und einen eigenstindigen Charak-
ter bekommen, der Schlusston ist nicht mehr
derselbe wie der Rezitationston.

Auch in reichhaltigen Antiphonen begegnet
man immer wieder kiirzeren Passagen mit re-
zitativischem Charakrer. Ein Beispiel ist das
Offertorium: Domine, convertere (Graduale

204



205

Romanum 283). Die gregorianischen Stiicke
entstanden also aus Melodien mit manchmal
nur drei Ténen und haben sich in spiteren
Handschriften weiterentwickelt.

4.7 Die Psalmen

Bei der Psalmodie handelt es sich um jene 150
Lieder, die uns im alttestamentlichen Buch
der Psalmen iiberliefert sind. Ahnliche Gesin-
ge finden sich auch in anderen Biichern des
Alten Testamentes. Sie werden aber Cantica
(Gesinge) genannt. Bereits im Alten Testa-
ment hatten die Psalmen einen bedeutenden
Platz in der Liturgie. Auch im Neuen Testa-
ment wurde der Psalter, wie das Buch der Psal-
men auch genannt wird, von Anfang an als
Buch der Kirche betrachtet. Die Psalmen wur-
den urspriinglich Kénig David zugeschrieben.
Da sie aber nach heutigem Wissen eine Re-
daktionsgeschichte von etwa 1000 Jahren ha-
ben (ca. 1200 bis 200 vor Christus), kann Da-
vid, der von 1000 bis 961 vor Christus Kénig
von Israel war, nicht ihr Verfasser sein. Uber
die Frage der Autorschaft hinaus ist im Chri-
stentum von Anfang an die Uberzeugung
lebendig, dass letzten Endes Gott selbst der
Autor der Psalmen ist (Die Psalmen sind
durch gottiche Inspiration von Menschen
niedergeschrieben worden). Es waren wohl
diese Uberzeugung und die poetische Schén-
heit dieser Lieder, die bewirkten, dass dem
Buch der Psalmen der Hauptreil der fiir den
Gottesdienst ausgewihlten und vertonten
Texte entnommen ist.

4.7.1 Inhalt und Gattung der Psalmen

Die Psalmen spiegeln ihrem Inhalt nach die
wechselvolle Geschichte des Volkes Israel oder
einzelner Glieder davon. Dies geschieht im-
mer unter dem besonderen Blickwinkel des
Verhiltnisses zu Gott. Gott ist nicht nur stum-
mer Adressat, sondern er antwortet dem Men-
schen, offenbart sich ihm als Schopfer der
Welt und des Menschen, als Lenker der Ge-
schichte, als Gott der Wahrheit, der Treue und
der Gerechtigkeit, besonders aber als fiirsor-
gender Vater, der sich mit seinem Volk identi-
fiziert, ihm Hilfe und Rettung zusagt und
schliesslich den Messias senden wird, um das
Volk Israel und die ganze Menschheit zum

Heil zu fiihren und ein Reich der Gerechtig-
keit und des Friedens zu errichten.

Der Beter der Psalmen trigt seine eigene und
seines Volkes Situation vor Gott hin. In den
Psalmen mit hymnischem Charakter (Preislie-
der: z.B.: Psalmen 8, 19, 33, 104, 111, 113,
117,135, 136 145-150) verleiht er dem Stau-
nen iiber das wunderbare Wirken Gottes in
Schépfung und Geschichte Ausdruck. In den
Klageliedern fiihrt er vor Gott Klage iiber ei-
gene Not und Krankheit, iiber Bedrohungen
durch Feinde, die eigene Siinde, Ungliick und
Tod (Klagelieder des einzelnen oder individu-
elle Klagelieder: z.B.: Psalmen 5, 22, 25,
42/43, 130, 143 ), wie auch iiber die Not und
Bedringnis des Volkes (Klagelieder des Volkes
oder kollektive Klagelieder: z. B.: Psalmen 44,
80, 126, 129, 137). Immer wieder miindet die
Klage ein in das Vertrauen auf Gott, den Treu-
en, der an den Vitern Wunderbares gewirke
hat und den Beter und sein Volk auch in der
gegenwirtigen Lage nicht im Stich lasst (Ver-
trauenslieder: z.B.: Psalmen 4, 11, 12, 23, 46,
56,62,91,121, 125,129, 131). Den Dank an
Gott fiir seine eigene oder seines Volkes Erret-
tung (aus grosser Not) bringt der Psalmist in
den Dankliedern zum Ausdruck (z.B.: Psal-
men 18, 30, 34, 41, 48, 65, 103, 116, 124,
138). Aus den Zionsliedern spricht die Freude
iiber die machtvolle Gegenwart Gottes in sei-
nem Volk, iiber seinen Wohnsitz auf dem Berg
Zion, der geistiger Mittelpunkt, ersehntes Pil-
gerziel und Zuf%uchtsstﬁtte eines jeden Israeli-
ten ist (z.B.: Psalmen 48, 76, 84, 87, 122). Das
Konigtum Gottes und seines Reprisentanten,
des Kénigs von Israel, wird in den Kénigslie-
dern besungen (z.B.: Psalmen 20, 21, 45, 72,
89, 101, 110, 132, 144). Hier richtet sich der
Blick des Psalmisten auch immer wieder in
prophetischer Schau auf den zukiinftigen
Heilskonig, den Messias, der dem Volk Frie-
den und Heil und der Welt Vollendung brin-
gen wird (Messianische Psalmen). Und
schliesslich meditiert der Psalmist in den
Weisheitsliedern und den Geschichtspsalmen
iiber den Sinn der Geschichte und der
menschlichen Existenz, iiber die Belohnung
eines gottesfiirchtigen Lebens und die Bestra-
fung eines gottlosen (z.B.: Psalmen 1, 15, 19B,
34, 36, 37, 49, 73, 78, 105, 106, 112, 119,
128, 133, 139A). In den Prophetenliedern



(Psalmen 50, 75, 81B, 82, 95B) gibt Gortt sei-
nem Volk Mahnung und Weisung auf den
Weg. Die Liturgiepsalmen (68, 115, 118,
134) sind Aufrufe, den wahren Gott anzu-
beten.

4.7.2 Das christologische Verstindnis

In der christlichen Liturgie ist den Psalmen
eine neue, christologische Dimension erwach-
sen. D.h.: Im Licht des Christusereignisses er-
halten sie cinen Tiefgang und eine Seinsfiille,
die den Verstindnishorizont des alttestament-
lichen Dichters und somit auch den unmittel-
baren Wortsinn Liberstcigcn. Ihre Deutung
von Christus her bzw. auf Christus hin, unter-
streicht die christliche chrzcugung der Ein-
heit der HI. Schrift, d.h. dass Gott der
Autor sowohl des Alten wie des Neuen Testa-
mentes ist und dass beide Testamente heilsge-
schichdich aufeinander bezogen sind als Vor-
bereitung (Typus) und Erfiillung (Antitypus).
Deshalb wurde das Buch der Psalmen zusam-
men mit dem ganzen Alten Testament auch als
Buch der Christen verstanden. Die Psalmen
haben alle Entwicklungen und Neuorientie-
rungen in der Geschichte der Liturgie iiber-
dauert. Nicht zuletzt ist das auch daraufhin
zuriickzufithren, dass die Psalmen Gedichte
und somit zu einem grossen Teil Zeugnisse
hoher kiinstlerischer Inspiration sind.

4.7.3 Die poetische Strukrur

Die plastisch verwendeten Bilder, die Eintei-
lung in Verse, deren beide Versteile sich schr
oft des Stilmittels des Parallelismus der Vers-
glieder (Parallelismus membrorum) bedienen,
zeigen deutlich, dass die Psalmen spezifisch
poetische Eigenschaften haben.

a) Synonymer Parallelismus (die beiden Vers-
hilften sagen mit anderen Worten das Glei-
che aus):

«Zeige mir, Herr, deine Wege,*
lehre mich deine Pfade» (Ps 24,4).

b) Antithetischer Parallelismus (die beiden
Vershilften machen gegensitzliche Aussa-
gen):

«Der Frevler leidet viele Schmerzen,*
doch wer dem Herrn vertraut, den wird
er mit seiner Huld umgeben» (Ps 31,10).

c) Synthetischer Parallelismus (die beiden
Vershilften erginzen sich gegenseitig):
«Gut und gerecht ist der Herr,
darum weist er die Irrenden auf den

rechten Wegy» (Ps 24,8).

Diese poetische Struktur fand auch im Grego-
rianischen Choral so weit wie moglich
Beriicksichtigung. Sie ist zu den grundlegen-
den formbildenden Elementen zu rechnen.
Deshalb erweist sie sich immer wieder als
wichtiges Kriterium der musikalischen Struk-
turanalyse eines Gesanges.

4.8 Der Psalmton

Er ist ein Melodieschema, dem der Text der
einzelnen Psalmverse unterlegt wird. Es ist
deshalb notwendig, die Struktur und die Ge-

setzmiissigkeit eines Psalmtons zu kennen.

4.8.1 Elemente eines Psalmtons:

@ Rezitationston (auch Tenor oder Domi-
nante genannt), auf dem der Grossteil des
Textes gesungen wird (2).

@® Intonation: Melodieformel zur Uber-
briickung des Abstandes zwischen dem
Grundton, auf dem die Antiphon des Psal-
mes endet und dem Tenor. Deshalb wird sie
nur beim 1. Psalmvers gesungen. Die fol-
genden Verse setzen immer direkt mit dem
Rezitationston ein (1).

@® Kadenzen (Schlussformeln):

— Flexa (Sie ist eine kleine melodische
Beuge, um den ersten Halbvers zu glie-
dern, falls er zu lang ist): In lateinischen
Psalmen wird die Flexa durch ein Kreuz-
chen (+), in muttersprachlichen Aus-
gaben durch einen Schrigstrich (/) ge-
kennzeichnet. Beim Singen bewirkt die
Flexa nur eine leichte Dehnung der letz-
ten Silbe. Ohne dass eine Pause entsteht,
wird weitergesungen (3).

— Mittelbadenz (Mediatio): Sie bezeichnet
die Mitte des Psalmverses und wird mit
einem Sternchen (* Asteriscus genannt)
bezeichnet. Sie ist der einzige Ruhe-
punkt im Ablauf der Psalmodie. Die me-
lodische Struktur dieser Kadenz bleibt
immer gleich (4).

206



207

— Schlusskadenz (Schlussformel): Im Ge-
gensatz zur Mittelkadenz kann sie vari-
teren. Man wihlt diejenige Schlussfor-
mel, deren Schlusston moglichst nahe an
den Anfangston der Antiphon, die nor-
malerweise am Schluss des Psalms wie-
derholt wird, herankommt (5).

Beispiel: Schema des V1. Tones:

4
1 2 3 2 — 2

|

. 1
[ ((81) . [ | 1

4.8.2 Zur Austihrung der Psalmodie

Jahrzehntelang hat man die Psalmen so gesun-
gen, dass jede Silbe gleich war (dqualistisches
Singen). Seitdem man — durch das intensive
Studieren der alten Handschriften — die enge
Beziehung zwischen Wort und Ton wiederent-
deckt hat, wird heute der Psalmtext (und die
ganze Gregorianik) «vom Wort her gesungen».
Man singt den Text so, wie ihn ein Leser, der
ihn richtig verstanden hat, richtig — eben text-
gemiss — vortragen wiirde. Deshalb muss man
bei jedem Stiick, das man tibt, sich zuerst ein-
mal den Text laut vorlesen, seine Strukrur er-
fassen, die Haupraussage, also die Sinnspitze
finden und entsprechend gestalten. Das ist oft
eine schwierige Umstellung. Der Erfolg je-
doch, wenn das Ganze richtig zu leben
beginnt, entschidige fiir die Mithe und An-
strengung.

Beim gegenchorigen Psalmodieren vollzieht
sich der Wechsel zwischen den Psalmversen
ohne Pause. Wihrend die eine Chorseite die
letzte Silbe singt, atmet die andere ein, um un-
mittelbar weitersingen zu konnen. Es ist wie
das Prinzip des Ping-Pong-Spielens. Die einzi-
ge Pause befindet sich zwischen den beiden
Vershiilften, also beim Sternchen. An dieser
Stelle lisst man den Restatem ausstromen, at-
met ruhig wieder ein und lisst den Text wei-
terfliessen. Der natiirliche Rhythmus des
Atems erinnert uns an den natiirlichen Vor-
gang der Wellen des Meeres: Sie stromen ans
Ufer, kommen zur Ruhe und fliessen wieder
zuriick. Von dieser Pause hingen die Ruhe
und die Intensitit (d.h. die innere und ius-
sere Dynamik) im Vortrag der Psalmodie
wesentlich ab.

4.8.3 Die verschiedenen Stile der Psalmtone
und ihre Verwendung

Es gibt drei verschiedene Formen von Psalm-
tonen:

— Der einfache Psalmton wird in der Psalm-
odie des Stundengebets und im Graduale
Simplex verwendet.

— Der feierliche Psalmton wird in den Psalm-
versen des Introitus und der Communio
sowie in den Gesingen aus dem Neuen
Testament (Benedictus in den Laudes und
Magnificat in der Vesper) sowic im Invita-
torium (Einleitungsgesang der ersten Ge-
betszeit des Stundengebetes) gesungen.
Gegentiber der Psalmodie des Stundenge-
betes sind die Psalmtone zu Introitus und
Communio noch etwas reicher ausgestat-
tet, da ihre zugehorigen Antiphonen im
oligotonischen Stil komponiert sind.

— Der melismatische Psalmton wird in den
Versen der Responsorien des lateinischen
Stundengebetes und im Tractus der Mess-
gesinge verwendet.

Die Kenntnis der acht Psalmtone ist wichtig
und unerlisslich zum Psalmodieren. Im
Grunde genommen muss man sie auswendig
konnen. Nur allzu hiufig beschrinke sich das
Psalmensingen auf das rein technische Beherr-
schen von Textunterlegungsregeln. Das ist
zwar eine unentbehrliche Grundlage, doch er-
schopft sich darin nicht der Sinn der Psalm-
odie. Mit Hilfe des musikalischen Ausdrucks
dieser Melodiemodelle soll vor allem die Aus-
sagekraft des Textes gesteigert werden.

4.9 Der Oktoechos und die acht Psalmtone

4.9.1 Der Oktoechos ist ein System, nach dem
im 8. Jahrhundert die melodischen Formeln
der Psalmtone in acht Kategorien emgete[lt
wurde, wobei das jeweilige Verhiltnis zwi-
schen Psalmtenor und Schlusston der Anti-
phon den Ausschlag gab. Dieses Einteilungs-
prinzip wurde schon sehr bald auf alle
Gesinge des gregorianischen Repertoires aus-
gedehnt. Hat man z.B. ein Stiick vor sich, bei
dem nicht angeschrieben ist, um welchen Ton
es sich handelt, schaut man auf die Schluss-



note der Antiphon und dann auf die Haupt-
strukturnote, also den Tenor. Aus der Bezie-

hung dieser beiden lisst sich herausfinden, in
welchem Ton dieses Stiick komponiert wurde.

4.9.2 Die acht Psalmtone

Nach dem Oktoechos werden die 8 Psalmténe in vier Modi (Seinsweisen) eingeteilt:

[. Ton: Protus authenticus

[1. Ton: Protus plagalis

[11. Ton: Deuterus authenticus
IV. Ton: Deuterus plagalis

V. Ton: Tritus authenticus
VI. Ton: Tritus plagalis

VII. Ton: Tetrardus authenticus
VIIL. Ton:  Tetrardus plagalis

Wir sehen, dass die Toéne I und II, I1I und IV,
V und VI, VII und VIII jeweils den gleichen
Schlusston haben. Ist das Intervall zwischen
Schlusston und Tenor eine Quint oder mehr,

Tenor: A (la)
Tenor: F (fa)
Tenor: H (s1)
Tenor: A (la)
Tenor: C (do)
Tenor: A (la)
Tenor: D (re)
Tenor: C (do)

Schlusston der Antiphon: D (re)
Schlusston der Antiphon: D (re)
Schlusston der Antiphon: E (mi)
Schlusston der Antiphon: E (mi)
Schlusston der Antiphon: F (

Schlusston der Antiphon: F (

Schlusston der Antiphon: G (sol)
Schlusston der Antiphon: G (sol)

handelt es sich um einen authentischen, ist es
kleiner als eine Quint, handelt es sich um
einen plagalen Modus.

4.9.3 Psalmtone ausserhalb des Oktoechos

Es gibt Antiphonen, die sich mit keinem
Psalmtenor des Oktoechos in Einklang brin-
gen lassen, denn sie sind ilter als diese Kate-
gorien.

Ein spezielles Beispiel ist der «Tonus peregri-
nus», manchmal auch als IX. Ton bezeichnet.
Schon die Musiktheoretiker des Mittelalters
zerbrachen sich den Kopf, wie man diesen
Neuling erkliren konnte. Da er keinen Platz
im Oktoechos fand, blieb er draussen als
«Fremdling = Peregrinus».

4.9.4 Zusammenfassung

Wir haben uns in vier Artikeln mit dem We-
sen, der Geschichte und dem Repertoire des
gregorianischen Chorals befasst. Was an der
Theorie auf den ersten Blick kompliziert und
undurchschaubar erscheint, lisst sich im ge-
sungenen Vollzug erst voll und ganz erkennen.
Es gibt kein richtiges Singen ohne die sachli-
chen Grundlagen der Theorie, und dieselbe
wiederum wird erst im hérenden und medi-
tierenden Vollzug des Singens zu Leben er-
weckt. Gregorianik heutzutage gut und richtig
zu interpretieren, ist weit entfernt von Histo-
rismus. Im Gegentelil, sie versucht, aufgrund
der Erforschung der alten Handschriften, eine

lebendige Interpretation, die ergriffen ist von
der Sensibilitit, mit der die Schopfer der Gre-
gorianik mit den Aussagen des Wortes Gottes
umgingen. Sie versucht, der urspriinglichen
Schonheit so nahe wie méglich zu kommen
und eine Interpretation zu vermeiden, die auf
konstruierten Theorien aufbaut und somit
letztlich nur ein rein intellektuelles Tun war.
Wenn die Gregorianik mit ihrer in Ton ge-
kleideten Theologie nicht zu einem vertiefgte—
ren Gottesbezug verhilft, hat sie ihre Funktion
verloren. Nur ein intensives Befassen mit Text
und Ton erschliesst uns diesen unerhérten spi-
rituellen Schatz. Die folgenden Beitrige wer-
den versuchen, in dieser Richtung einige Bei-
spiele aufzuzeigen. (Fortsetzung folgt)

208



	Der Gregorianische Choral : Sein Wesen, seine Geschichte, sein Repertoire und die heutige Praxis. 4

