
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 74 (1997)

Heft: 9

Artikel: Der Gregorianische Choral : Sein Wesen, seine Geschichte, sein
Repertoire und die heutige Praxis. 4

Autor: Russi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gregorianische Choral:
Sein Wesen, seine Geschichte,
sein Repertoire und die heutige Praxis (4)

P. Armin Russi

4. Das Gregorianische Repertoire
(Fortsetzung)

4.6 Die Psalmodie

4.6.1 Die Rezitative

Die Psalmodie gehört streng genommen zur
musikalischen Form der Rezitative. Rezitative
sind zugleich die schlichteste, aber zugleich
auch eine sehr anspruchsvolle Form des

Gregorianischen Repertoires. Sie gehören zur
Gattung des Sprechgesangs (Kantillation),
sind also eine Vortragsart, die zwischen Singen
und Sprechen liegt, in der eine oder mehrere
Tonstufen vorherrschen. Andere Formen der
Rezitative neben der Psalmodie sind unter
anderem: die gesungenen Gebete (Orationen) in
der Liturgie, die nach bestimmten Tönen
gesungenen Lesungs- und Evangeliumstexte in
der Messfeier, die Präfation und das gesungene

Hochgebet, das Vaterunser, die grossen
Fürbitten am Karfreitag und das Exsultet der
Osternacht.

4.6.2 Die Struktur eines Rezitativs

Rezitativtöne setzen sich aus folgenden
Elementen zusammen:
— Intonation am Anfang eines Textes

- Rezitationston, auf dem der Grossteil des

Textes gesungen wird (auch Tenor genannt)
— Beugung der Melodie in Mittelkadenzen

- Schlussformel

Die Rezitative sind es, die das grundlegende
und wesentliche Ausgangsmaterial für die
Entwicklung des authentischen gregorianischen

Repertoires ausmachen. Den eigentlichen

Kern bildet der Rezitationston, der am
Anfang nur umspielt wird, später aber seinen
Bewegungsradius erweitert.

Beispiel: Antiphon: Tu es Deus, qui facis mi-
rabilia

Tu es De-us, qui fa-cis mi-ra-bi-li-a.

Der Schlüssel am Anfang der 3 Linie (von unten

gezählt) zeigt uns, dass sich hier das C
befindet. Die Melodie der Antiphon, die übrigens

nur aus drei unterschiedlichen Tönen
besteht (A, C und D) bewegt sich um den
Rezitationston (hier ein C=Do). Der Schlusston
der Antiphon ist der gleiche wie der
Rezitationston.

Weiterentwicklung:

Tu es De-us, qui fa-cis mi-ra-bi-li-a.

Hier besteht die Melodie bereits aus 5

verschiedenen Tönen (F, G, A, H, C). So hat sich
vor allem der zweite Teil der Antiphon
weiterentwickelt und einen eigenständigen Charakter

bekommen, der Schlusston ist nicht mehr
derselbe wie der Rezitationston.
Auch in reichhaltigen Antiphonen begegnet
man immer wieder kürzeren Passagen mit
rezitativischem Charakter. Ein Beispiel ist das

Offertorium: Domine, convertere (Graduate



Romanum 283). Die gregorianischen Stücke
entstanden also aus Melodien mit manchmal
nur drei Tönen und haben sich in späteren
Handschriften weiterentwickelt.

4.7 Die Psalmen

Bei der Psalmodie handelt es sich um jene 130
Lieder, die uns im alttestamentlichen Buch
der Psalmen überliefert sind. Ahnliche Gesänge

finden sich auch in anderen Büchern des

Alten Testamentes. Sie werden aber Cantica
(Gesänge) genannt. Bereits im Alten Testament

hatten die Psalmen einen bedeutenden
Platz in der Liturgie. Auch im Neuen Testament

wurde der Psalter, wie das Buch der Psalmen

auch genannt wird, von Anfang an als

Buch der Kirche betrachtet. Die Psalmen wurden

ursprünglich König David zugeschrieben.
Da sie aber nach heutigem Wissen eine
Redaktionsgeschichte von etwa 1000 Jahren
haben (ca. 1200 bis 200 vor Christus), kann David,

der von 1000 bis 961 vor Christus König
von Israel war, nicht ihr Verfasser sein. Uber
die Frage der Autorschaft hinaus ist im
Christentum von Anfang an die Überzeugung
lebendig, dass letzten Endes Gott selbst der
Autor der Psalmen ist (Die Psalmen sind
durch göttliche Inspiration von Menschen
niedergeschrieben worden). Es waren wohl
diese Oberzeugung und die poetische Schönheit

dieser Lieder, die bewirkten, dass dem
Buch der Psalmen der Hauptteil der für den
Gottesdienst ausgewählten und vertonten
Texte entnommen ist.

4.7.1 Inhalt und Gattung der Psalmen

Die Psalmen spiegeln ihrem Inhalt nach die
wechselvolle Geschichte des Volkes Israel oder
einzelner Glieder davon. Dies geschieht
immer unter dem besonderen Blickwinkel des

Verhältnisses zu Gott. Gott ist nicht nur stummer

Adressat, sondern er antwortet dem
Menschen, offenbart sich ihm als Schöpfer der
Welt und des Menschen, als Lenker der
Geschichte, als Gott der Wahrheit, der Treue und
der Gerechtigkeit, besonders aber als
fürsorgender Vater, der sich mit seinem Volk identifiziert,

ihm Hilfe und Rettung zusagt und
schliesslich den Messias senden wird, um das
Volk Israel und die ganze Menschheit zum

Heil zu führen und ein Reich der Gerechtigkeit
und des Friedens zu errichten.

Der Beter der Psalmen trägt seine eigene und
seines Volkes Situation vor Gott hin. In den
Psalmen mit hymnischem Charakter (Preislieder:

z.B.: Psalmen 8, 19, 33, 104, 111, 113,
117, 135, 136 145-150) verleiht er dem Staunen

über das wunderbare Wirken Gottes in
Schöpfung und Geschichte Ausdruck. In den
Klageliedern führt er vor Gott Klage über
eigene Not und Krankheit, über Bedrohungen
durch Feinde, die eigene Sünde, Unglück und
Tod (Klagelieder des einzelnen oder individuelle

Klagelieder: z. B.: Psalmen 5, 22, 25,
42/43, 130, 143 wie auch über die Not und
Bedrängnis des Volkes (Klagelieder des Volkes
oder kollektive Klagelieder: z. B.: Psalmen 44,
80, 126, 129, 137). Immer wieder mündet die
Klage ein in das Vertrauen aufGott, den Treuen,

der an den Vätern Wunderbares gewirkt
hat und den Beter und sein Volk auch in der
gegenwärtigen Lage nicht im Stich lässt
(Vertrauenslieder: z.B.: Psalmen 4, 11, 12, 23, 46,
56, 62,91, 121, 125, 129, 131). Den Dank an
Gott für seine eigene oder seines Volkes Errettung

(aus grosser Not) bringt der Psalmist in
den Dankliedern zum Ausdruck (z. B.: Psalmen

18, 30, 34, 41, 48, 65, 103, 116, 124,
138). Aus den Zionsliedern spricht die Freude
über die machtvolle Gegenwart Gottes in
seinem Volk, über seinen Wohnsitz aufdem Berg
Zion, der geistiger Mittelpunkt, ersehntes
Pilgerziel und Zufluchtsstätte eines jeden Israeliten

ist (z.B.: Psalmen 48, 76, 84, 87, 122). Das

Königtum Gottes und seines Repräsentanten,
des Königs von Israel, wird in den Königsliedern

besungen (z.B.: Psalmen 20, 21, 45, 72,
89, 101, 110, 132, 144). Hier richtet sich der
Blick des Psalmisten auch immer wieder in
prophetischer Schau auf den zukünftigen
Heilskönig, den Messias, der dem Volk Frieden

und Heil und der Welt Vollendung bringen

wird (Messianische Psalmen). Und
schliesslich meditiert der Psalmist in den
Weisheitsliedern und den Geschichtspsalmen
über den Sinn der Geschichte und der
menschlichen Existenz, über die Belohnung
eines gottesfürchtigen Lebens und die Bestrafung

eines gottlosen (z.B.: Psalmen 1,15, 19B,
34, 36, 37, 49, 73, 78, 105, 106, 112, 119,
128, 133, 139A). In den Prophetenliedern



(Psalmen 50, 75, 8IB, 82, 95B) gibt Gott
seinem Volk Mahnung und Weisung auf den
Weg. Die Liturgiepsalmen (68, 115, 118,
134) sind Aufrufe, den wahren Gott
anzubeten.

4.7.2 Das christologische Verständnis

In der christlichen Liturgie ist den Psalmen
eine neue, christologische Dimension erwachsen.

D.h.: Im Licht des Christusereignisses
erhalten sie einen Tiefgang und eine Seinsfülle,
die den Verständnishorizont des alttestament-
lichen Dichters und somit auch den unmittelbaren

Wortsinn übersteigen. Ihre Deutung
von Christus her bzw. auf Christus hin,
unterstreicht die christliche Uberzeugung der Einheit

der Hl. Schrift, d. h. dass Gott der
Autor sowohl des Alten wie des Neuen
Testamentes ist und dass beide Testamente heilsge-
schichtlich aufeinander bezogen sind als

Vorbereitung (Typus) und Erfüllung (Antitypus).
Deshalb wurde das Buch der Psalmen zusammen

mit dem ganzen Alten Testament auch als

Buch der Christen verstanden. Die Psalmen
haben alle Entwicklungen und Neuorientierungen

in der Geschichte der Liturgie
überdauert. Nicht zuletzt ist das auch daraufhin
zurückzuführen, dass die Psalmen Gedichte
und somit zu einem grossen Teil Zeugnisse
hoher künstlerischer Inspiration sind.

4.7.3 Die poetische Struktur

Die plastisch verwendeten Bilder, die Einteilung

in Verse, deren beide Versteile sich sehr
oft des Stilmittels des Parallelismus der
Versglieder (Parallelismus membrorum) bedienen,
zeigen deutlich, dass die Psalmen spezifisch
poetische Eigenschaften haben.

a) Synonymer Parallelismus (die beiden Vers¬

hälften sagen mit anderen Worten das Gleiche

aus):
«Zeige mir, Herr, deine Wege,*
lehre mich deine Pfade» (Ps 24,4).

b) Antithetischer Parallelismus (die beiden
Vershälften machen gegensätzliche Aussagen):

«Der Frevler leidet viele Schmerzen,*
doch wer dem Herrn vertraut, den wird
er mit seiner Huld umgeben» (Ps 31,10).

c) Synthetischer Parallelismus (die beiden
Vershälften ergänzen sich gegenseitig):

«Gut und gerecht ist der Herr,*
darum weist er die Irrenden auf den
rechten Weg» (Ps 24,8).

Diese poetische Struktur fand auch im
Gregorianischen Choral so weit wie möglich
Berücksichtigung. Sie ist zu den grundlegenden

formbildenden Elementen zu rechnen.
Deshalb erweist sie sich immer wieder als

wichtiges Kriterium der musikalischen
Strukturanalyse eines Gesanges.

4.8 Der Psalmton

Er ist ein Melodieschema, dem der Text der
einzelnen Psalmverse unterlegt wird. Es ist
deshalb notwendig, die Struktur und die
Gesetzmässigkeit eines Psalmtons zu kennen.

4.8.1 Elemente eines Psalmtons:

• Rezitationston (auch Tenor oder Dominante

genannt), auf dem der Grossteil des

Textes gesungen wird (2).

• Intonation: Melodieformel zur
Überbrückung des Abstandes zwischen dem
Grundton, auf dem die Antiphon des Psal-

mes endet und dem Tenor. Deshalb wird sie

nur beim 1. Psalmvers gesungen. Die
folgenden Verse setzen immer direkt mit dem
Rezitationston ein (1).

• Kadenzen (Schlussformeln):

- Flexa (Sie ist eine kleine melodische
Beuge, um den ersten Halbvers zu
gliedern, falls er zu lang ist): In lateinischen
Psalmen wird die Flexa durch ein Kreuzchen

(+), in muttersprachlichen
Ausgaben durch einen Schrägstrich (/)
gekennzeichnet. Beim Singen bewirkt die
Flexa nur eine leichte Dehnung der letzten

Silbe. Ohne dass eine Pause entsteht,
wird weitergesungen (3).

- Mittelkadenz (Mediatio): Sie bezeichnet
die Mitte des Psalmverses und wird mit
einem Sternchen (* Asteriscus genannt)
bezeichnet. Sie ist der einzige
Ruhepunkt im Ablaufder Psalmodie. Die
melodische Struktur dieser Kadenz bleibt
immer gleich (4).



- Schlusskadenz (Schlussformel): Im
Gegensatz zur Mittelkadenz kann sie
variieren. Man wählt diejenige Schlussformel,

deren Schlusston möglichst nahe an
den Anfangston der Antiphon, die
normalerweise am Schluss des Psalms
wiederholt wird, herankommt (5).

Beispiel: Schema des VI. Tones:

4
12 3 2 /—* X 2 ' S

4.8.2 Zur Ausführung der Psalmodie

Jahrzehntelang hat man die Psalmen so gesungen,

dass jede Silbe gleich war (äqualistisches
Singen). Seitdem man - durch das intensive
Studieren der alten Handschriften - die enge
Beziehung zwischen Wort und Ton wiederentdeckt

hat, wird heute der Psalmtext (und die

ganze Gregorianik) «vom Wort her gesungen».
Man singt den Text so, wie ihn ein Leser, der
ihn richtig verstanden hat, richtig - eben text-
gemäss - vortragen würde. Deshalb muss man
bei jedem Stück, das man übt, sich zuerst einmal

den Text laut vorlesen, seine Struktur
erfassen, die Hauptaussage, also die Sinnspitze
finden und entsprechend gestalten. Das ist oft
eine schwierige Umstellung. Der Erfolg
jedoch, wenn das Ganze richtig zu leben
beginnt, entschädigt für die Mühe und
Anstrengung.
Beim gegenchörigen Psalmodieren vollzieht
sich der Wechsel zwischen den Psalmversen
ohne Pause. Während die eine Chorseite die
letzte Silbe singt, atmet die andere ein, um
unmittelbar weitersingen zu können. Es ist wie
das Prinzip des Ping-Pong-Spielens. Die einzige

Pause befindet sich zwischen den beiden
Vershälften, also beim Sternchen. An dieser
Stelle lässt man den Restatem ausströmen,
atmet ruhig wieder ein und lässt den Text wei-
terfliessen. Der natürliche Rhythmus des

Atems erinnert uns an den natürlichen
Vorgang der Wellen des Meeres: Sie strömen ans
Ufer, kommen zur Ruhe und fliessen wieder
zurück. Von dieser Pause hängen die Ruhe
und die Intensität (d.h. die innere und äussere

Dynamik) im Vortrag der Psalmodie
wesentlich ab.

4.8.3 Die verschiedenen Stile der Psalmtöne
und ihre Verwendung

Es gibt drei verschiedene Formen von Psalmtönen:

- Der einfache Psalmton wird in der Psalmodie

des Stundengebets und im Graduale
Simplex verwendet.

- Der feierliche Psalmton wird in den Psalmversen

des Introitus und der Communio
sowie in den Gesängen aus dem Neuen
Testament (Benedictus in den Laudes und
Magnificat in der Vesper) sowie im Invita-
torium (Einleitungsgesang der ersten
Gebetszeit des Stundengebetes) gesungen.
Gegenüber der Psalmodie des Stundengebetes

sind die Psalmtöne zu Introitus und
Communio noch etwas reicher ausgestattet,

da ihre zugehörigen Antiphonen im
oligotonischen Stil komponiert sind.

- Der melismatische Psalmton wird in den
Versen der Responsorien des lateinischen
Stundengebetes und im Tractus der
Messgesänge verwendet.

Die Kenntnis der acht Psalmtöne ist wichtig
und unerlässlich zum Psalmodieren. Im
Grunde genommen muss man sie auswendig
können. Nur allzu häufig beschränkt sich das

Psalmensingen auf das rein technische Beherrschen

von Textunterlegungsregeln. Das ist
zwar eine unentbehrliche Grundlage, doch
erschöpft sich darin nicht der Sinn der Psalmodie.

Mit Hilfe des musikalischen Ausdrucks
dieser Melodiemodelle soll vor allem die
Aussagekraft des Textes gesteigert werden.

4.9 Der Oktoechos und die acht Psalm töne

4.9.1 Der Oktoechos ist ein System, nach dem
im 8. Jahrhundert die melodischen Formeln
der Psalmtöne in acht Kategorien eingeteilt
wurde, wobei das jeweilige Verhältnis
zwischen Psalmtenor und Schlusston der Antiphon

den Ausschlag gab. Dieses Einteilungsprinzip

wurde schon sehr bald auf alle

Gesänge des gregorianischen Repertoires
ausgedehnt. Hat man z.B. ein Stück vor sich, bei
dem nicht angeschrieben ist, um welchen Ton
es sich handelt, schaut man auf die Schluss-



note der Antiphon und dann auf die Haupt- hung dieser beiden lässt sich herausfinden, in
Strukturnote, also den Tenor. Aus der Bezie- welchem Ton dieses Stück komponiert wurde.

4.9.2 Die acht Psalmtöne

Nach dem Oktoechos werden die 8 Psalmtöne in vier Modi
I. Ton: Protus authenticus Tenor: A (la)
II. Ton: Protus plagalis Tenor: F (fa)
III. Ton: Deuterus authenticus Tenor: H (si)
IV. Ton: Deuterus plagalis Tenor: A (la)
V. Ton: Tritus authenticus Tenor: C (do)
VI. Ton: Tritus plagalis Tenor: A (la)
VII. Ton: Tetrardus authenticus Tenor: D (re)
VIII. Ton: Tetrardus plagalis Tenor: C (do)

Wir sehen, dass die Töne I und II, III und IV,
V und VI, VII und VIII jeweils den gleichen
Schlusston haben. Ist das Intervall zwischen
Schlusston und Tenor eine Quint oder mehr,

(Seinsweisen) eingeteilt:
Schlusston der Antiphon: D (re)
Schlusston der Antiphon: D (re)
Schlusston der Antiphon: E (mi)
Schlusston der Antiphon: E (mi)
Schlusston der Antiphon: F (fa)
Schlusston der Antiphon: F (fa)
Schlusston der Antiphon: G (sol)
Schlusston der Antiphon: G (sol)

handelt es sich um einen authentischen, ist es

kleiner als eine Quint, handelt es sich um
einen plagalen Modus.

4.9.3 Psalmtöne ausserhalb des Oktoechos

Es gibt Antiphonen, die sich mit keinem
Psalmtenor des Oktoechos in Einklang bringen

lassen, denn sie sind älter als diese
Kategorien.

Ein spezielles Beispiel ist der «Tonus peregri-
nus», manchmal auch als IX. Ton bezeichnet.
Schon die Musiktheoretiker des Mittelalters
zerbrachen sich den Kopf, wie man diesen

Neuling erklären könnte. Da er keinen Platz
im Oktoechos fand, blieb er draussen als

«Fremdling Peregrinus».

4.9.4 Zusammenfassung

Wir haben uns in vier Artikeln mit dem Wesen,

der Geschichte und dem Repertoire des

gregorianischen Chorals befasst. Was an der
Theorie auf den ersten Blick kompliziert und
undurchschaubar erscheint, lässt sich im
gesungenen Vollzug erst voll und ganz erkennen.
Es gibt kein richtiges Singen ohne die sachlichen

Grundlagen der Theorie, und dieselbe
wiederum wird erst im hörenden und
meditierenden Vollzug des Singens zu Leben
erweckt. Gregorianik heutzutage gut und richtig
zu interpretieren, ist weit entfernt von
Historismus. Im Gegenteil, sie versucht, aufgrund
der Erforschung der alten Handschriften, eine

lebendige Interpretation, die ergriffen ist von
der Sensibilität, mit der die Schöpfer der
Gregorianik mit den Aussagen des Wortes Gottes
umgingen. Sie versucht, der ursprünglichen
Schönheit so nahe wie möglich zu kommen
und eine Interpretation zu vermeiden, die aul
konstruierten Theorien aufbaut und somit
letztlich nur ein rein intellektuelles Tun war.
Wenn die Gregorianik mit ihrer in Ton
gekleideten Theologie nicht zu einem vertierteren

Gottesbezug verhilft, hat sie ihre Funktion
verloren. Nur ein intensives Befassen mit Text
und Ton erschliesst uns diesen unerhörten
spirituellen Schatz. Die folgenden Beiträge werden

versuchen, in dieser Richtung einige
Beispiele aufzuzeigen. (Fortsetzungfolgt)


	Der Gregorianische Choral : Sein Wesen, seine Geschichte, sein Repertoire und die heutige Praxis. 4

