
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 74 (1997)

Heft: 4

Artikel: Hat unsere heutige Kunst noch Sinn oder ist sie Unsinn?

Autor: Brunold, Ines

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hat unsere heutige Kunst noch Sinn
oder ist sie Unsinn?

Ines Brunold

Beim Wort «abstrakt» steigt in vielen
Zeitgenossen immer noch die Frage nach Sinn
oder Unsinn der Kunst auf. Diese Frage wird
erschwert, weil gerade die abstrakte Malerei
unseres Jahrhunderts uns wieder bewusst
macht, dass es keine Definition von Kunst
gibt. Unser ganzes 20. Jahrhundert ist geprägt
von Ausdruckssuche und Experiment. Was wurde

auf bildnerischem Gebiet nicht alles bis zur
letzten Konsequenz erprobt! Sozusagen
jede Regung wurde ungehemmt geäussert.
Alle formalen Mittel und jedes Material
wurden einer augenfälligen Aussage gefügig
gemacht. Doch, obwohl es seit den ersten
Abstraktionen im frühen 20. Jahrhundert
keine allgemein gültigen Richtlinien für den
bildenden Künstler mehr gibt, hat die künstlerische

Tätigkeit nie an Bedeutung verloren.
Dem Betrachter fallen allerdings Überblick
und Durchsicht oft schwer. Dem Laien
schwindelt vor viel Fragwürdigem. Künstler
und Kunstexperten proklamierten den
«Kunstverzicht» und die «Kunst der Kunst-
losigkeit». Obwohl vom «Tod der Kunst» die
Rede war, setzte sich bis heute zwar keine
Definition, wohl aber die Wirklichkeit der
Kunst durch.

Die Renaissance begann den Realitätsbezug
des Menschen zu betonen. In der abendländischen

Kunst zeigt es sich besonders deutlich,
wie dessen Eigenständigkeit allmählich in
jeder Flinsicht selbstverständlich wurde. Durch
die Ablösung von sakralen Bindungen
entstand das künstlerische Selbsrverständnis. Seit
dem frühen 19. Jahrhundert wurde die Kunst
immer mehr aus sich selbst heraus verstanden
und gestaltet. Fortwährend fanden
Kunstschaffende neue Aussagen, sie entdecken
heute überraschende Möglichkeiten, um die
Tiefendimension der menschlichen Existenz zu
ergründen.
Es wurde ehrlich Suchenden zur inneren
Notwendigkeit, Erlebtes und Erahntes neu zu
gestalten. Besonders seit der klassischen
Moderne integrierten viele Künstler
Neuempfundenes und im europäischen und
amerikanischen Kulturkreis nicht Flrprobtes
in ihr eigenes Schaffen. Die Wirklichkeit der
Kunst zeigt sich auch in unserem Jahrhundert
in mannigfacher Neugestaltung.
Kunstwerke, die zur Einheit von sinnlich Erfassbarem

und Sinti-Hintergründigem geworden
sind, antworten aus ihrer Wirklichkeit heraus

aufdie Sinn-Frage von Kunst und Leben.
Über alle Definitionsversuche hinaus vermag
die Wirklichkeit der Kunst nicht mit bloss
schönem Schein, sondern durch ihren
immanenten Sinn in augenfälliger Form auf
die Existenz alles Geschaffenen und auf dessen

Ursprung und Ziel hinzuweisen.
Die Sinn-Frage in der Kunst berührt also die
Frage nach dem Urgrund. Der Sinn eines
Kunstwerkes ergibt sich jedoch aus seiner auf
den Menschen bezogenen Wirklichkeit.



Ein Kunstwerk entsteht, um da zu sein und um
mit dem Menschen in Beziehung zu treten und
sich seiner Betrachtung zu öffnen.
Die Arbeit am Kunstwerk ist ein neugestaltendes

Schaffen und immer zugleich ein
einmaliges Spiel, das den Künstler ebenso
überrascht wie anspannt. Der schöpferische
Mensch kann ein Kunstwerk aus seinem
Urvertrauen in den Seins-Grund aller Existenz
heraus gestalten. Er kann darin aber auch sein
Misstrauen, ja seine Ablehnung des Schöpfers
manifestieren und seinen Drang zum Nichts
ausdrücken.
Während Jahrhunderten war es den Traditionen

der Ästhetik selbstverständlich, Werke der
bildenden Kunst im Sinn-Zusammenhang
einer von Gottgeordneten Weltzu sehen. Heute
hat das religiöse, ans Göttliche gebundene
Welt-, Kultur- und Kunstverständnis keine
allgemeine Gültigkeit mehr. Kunstwerke,
welche eine Losgelöstheit geschöpflicher
Existenz und die Fragwürdigkeit menschlichen
Handelns hinausschreien, oder solche, die

sozusagen stumm und hinterhältig den
Betrachter in die Ausweglosigkeit nihilistischer

Gedankengänge hineinziehen, sind
weitverbreiteter Ausdruck eines Glaubens an
ein letztes Absurdes.
Trotzdem kommen solche Werke, vorausgesetzt,

dass sie auf ästhetisch-stimmige Weise
geschaffen wurden, der Wahrheit über das

Leben näher als viele Kunstwerke religiösen
Inhalts jüngerer Geschichte. Künstler, welche
religiöse und mythische Uberlieferungen
heraufbeschworen, wurden oft vergöttert,
und ihre Kunst stand bei Bildungs-Fanatikern
beinahe im Rang einer Religion.

Heute, in einer Zeit, in der im Bewusstsein
vieler Menschen Gleichgültigkeit und
ebenso Angst und Unsicherheit vorherrschen,

vermag die Kunst auch durch das scheinbar
Sinnlose, das Chaotische und Verzerrte,
schlummernde Existenzfragen weit eher
wachzuriitteln, als eine unbeseelte
pseudoreligiöse Formensprache. Ja, sogar der ehrliche
Ausdruck eines nihilistischen Misstrauens
weckt letzte Fragen nach dem Sinngrund
unserer Wirklichkeit, nach dem Ursprung, der
Stütze und dem Ziel unseres Daseins.
Unserer Zeit fehlt das tragende Gerüst einer
humanistischen Geschichte, sie stellt überlieferte

Massstäbe in Frage. Aber auch in unserer
Zeit, in der jeder einzelne Künstler ausserhalb
eines allgemeinen Kultur-Zusammenhanges
zu stehen scheint, versuchen schöpferische
Menschen im Sichtbaren das Unsichtbare ihres
Geahnten und Geschauten darzustellen. Sie

geben dabei ebenso wie die Meister geschichtlicher

Kulturen und Traditionen menschliche
Selbst- und Welt-Erfahrung weiter. Sie deuten
und entdecken unsere heutige Wirklichkeit.
Naturnahe oder visionär übertragen,
gegenständlich oder ungegenständlich formulierend,

tasten sie sich vor, auf ein Ur-Zentrum
hin. Bei vielen Malern wird offensichtlich, wie
sie sich vertrauend einer göttlichen Ur-Mitte
nähern und mit der Frage beschäftigen:
Woher kommen wir? Wohin gehen wir? Wer sind
wir?
Solchen Künstlern ist auch eine selbständige
Sicht auf künstlerische Traditionen möglich.
Sie vermögen gültige Werte zeitgemäss in ihre
Arbeit zu integrieren. Sie umgehen die Gefahren

einer Traditionalität, die ihren Anspruch

De Paoli's Blumenzauber
Ihr Blumengeschäft mit persönlicher Beratung

NEU: Gräberbepflanzungen
Wir beraten Sie gerne. Kommen Sie doch unverbindlich vorbei
und profitieren Sie von den Vorzügen unseres Blumenpasses.

Oberdorfstrasse I » 4244 Röschenz * Tel. + Fax 061 761 79 42



auf Wahrheit und Richtigkeit in der Darstellung

geltend machen möchte. Sie vermeiden
Reproduktion und Imitation und verfallen
keiner naturalistischen Pedanterie.
Der Künstler, der auf die göttliche Ur-Mitte
hin orientiert ist, bindet sein Vertrauen an den
erst-letzten Sinngrund vom Grossen und
Ganzen, an den Urgrund von Weltall und
jedem einzelnen Geschöpf. Aus solchem
Vertrauen heraus kann er nicht an eine
endgültige Dekadenz des Menschen und seiner
Kunst glauben, aus solchem Vertrauen heraus
entdeckt er in den Werken früherer Meister
anregende Impulse für sein Schaffen. Ihm
wird das Erbe von Jahrtausenden zum
sinnvollen Geschenk.
In solchem Vertrauen steht der heutige
Künstler in einer Umwelt, die von
Fortschrittshektik, von Auf- und Abbrüchen,
von Kunstströmungen, Marktzwängen und
Novitätssüchten geprägt ist, und weiss, dass er
nie gezwungen ist, beim bloss erdachten
Punkt Null anzufangen. Er erkennt, dass die
Null, die «nulla figura» keine Gestalt), wie
sie in Europa im 12. Jahrhundert erstmals
eingeführt und bezeichnet wurde, heute mehr
denn je ein blosses Hirngespinst ist. Er erfährt,
dass er nicht allein gelassen und nicht in
absolutem Sinn aus sich selbst kreativ zu sein
braucht, wie dies der flüchtige Zeitgeist
fordert. Nicht aus proklamierter Bild-Leere und
nicht restlos aus sich selber heraus, sondern
nur angezogen von jener Mitte und bezogen
auf sie, die sein Ursprung und Ziel ist,
bewältigt er seine Gegenwart. Er lässt sich von
vordergründigen plakativen und banalen,
immer wechselnden Schlagwörtern nicht

ablenken und von keinen Kunstveranstaltungen
und Idolen verwirren.

Ausgerichtet auf die göttliche Ur-Mitte,
entstehen immer, auch heute, Werke, deren Sinn
es ist, da zu sein und mit dem Menschen in
Beziehung zu treten und sich seiner Betrachtung

zu öffnen.
Wenn die Fragen nach dem Sinn unseres
Daseins — in Bejahung oder Verneinung dieser
Mitte - durch das Kunstwerk wachgerüttelt
werden, wird der Sinn des Kunstwerkes
erkennbar. Wenn es, mit künstlerischem
Können verbunden und in ehrlichem Ringen
entstanden, die Lebens-Sinnfragen der
Menschen auf die Gott-Mitte hin zu bewegen
vermag, wird an ihm die echte und sinnvolle
Wirklichkeit der Kunst sichtbar.

Kurhaus Kreuz, Mariastein
10 Einzelzimmer, 14 Doppelzimmer, alle

mit Dusche/WC, Telefon und Radio.

Lift, schöne Parkanlagen, Tagungsräume.
Einzelgäste und Gruppen, Ferien,

Besinnung, Tagungen, Seminare.

Leitung: Erlenbader Franziskanerinnen

Telefon 061 / 731 15 75
Telefax 061 / 731 28 92


	Hat unsere heutige Kunst noch Sinn oder ist sie Unsinn?

