
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 74 (1997)

Heft: 2

Artikel: Marianisches Beten für den Frieden

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marianisches Beten für den Frieden

Bischof Kurt Koch

Vorbemerkung: Es war für die Mariasteiner
Klostergemeinschaft ivie auch für die zahlreich
erschienene Pilgerschar eine grosse Freude, dass

unser neuer DiözesanbischofKurt Koch sich Zeit
nahm, um am Rosenkranzsonntag, dem 6.
Oktober 1996, unserer festlichen Eucharistiefeier
vorzustehen und dabei die Predigtzu halten. Auf
unsere Bitte hin gab er spontan die Erlaubnis,
seine dabei gehaltene Predigt in unserer
Pilgerzeitschrift abdrucken zu dürfen. Dafür danken
wir ihm ganz herzlich. Das Thema seiner Predigt

bleibt aktuell. Nehmen wir darum seinen

Aufrufzum Beten um den Frieden ernst! Für die
kommende Fastenzeit sicher auch ein guter
Vorsatz.

Christen und Christinnen stehen gerade heute

oftmals in der Versuchung, alte Traditionen
unbesehen über Bord zu werfen, ohne dabei
noch zu verspüren, auf welch kostbare Perlen
sie damit verzichten. Sehr oft aber erweist sich
der ursprüngliche Sinngehalt einer Tradition
auch heute als viel aktueller, als wir auf den
ersten Blick vermeinen. Von daher kann sich

zeigen, wie ungemein lohnend es ist, sich auch in
alte Traditionen einzugraben, um ihren auch
heute höchst aktuellen Sinnkern zu entbergen.
Sollten wir Christen freilich nicht selbst
daraufkommen, könnten wir dies wenigstens von
einem harten Kritiker der heutigen bürgerlichen

Kultur und deshalb auch der katholischen

Kirche lernen, beispielsweise vom
italienischen Regisseur Pier-Paolo Pasolini. Er hat
der katholischen Kirche vorgeworfen, sie mache

heute genau den Fehler, dass sie allzu
schnell bereit sei, ihre widerständigen alten
Traditionen aufzugeben und damit kulturell
unkenntlich zu machen.
Ein charakteristisches Beispiel für eine auch
heute unverbrauchte Tradition ist das Fest

Unserer Lieben Frau vom Rosenkranz, das Papst
Pius V. im Jahre 1572 eingeführt hat, und
zwar zur Erinnerung an den Seesieg über die
Türken bei Lepanto am 7. Oktober 1571. Das

ursprüngliche Anliegen der Rosenkranztradition,

mit der wir die Grundgeheim nisse des

Heils meditieren, lag also darin, für den Frieden

zu beten, den die europäische Christenheit

über lange Zeit hin durch die Türkengefahr

arg bedroht sah. Es erstaunt deshalb
nicht, dass man zu dieser Zeit auf die
Kirchenglocken Sprüche wie diesen goss: «O rex
gloriae, veni cum pace!» — «König des Ruhms,
komm mit deinem Frieden!».



Die Türken stellen zwar ohne jeden Zweifel
für uns Christen heute keine Friedensgefahr
mehr dar. Aber die Türken von damals haben
heute gleichsam ganz andere Namen erhalten;
und der Weltfriede ist heute nach wie vor
gefährdet: durch das schreckliche Gleichgewicht

des Schreckens genauso wie durch das

Ungleichgewicht der Gerechtigkeit. Es gibt in
der heutigen Welt geradezu eine planetarische
Mobilmachung, und zwar in einem solchen
Ausmass, dass es heute nicht mehr «nur» um
Krieg oder Frieden geht, sondern damit
zugleich und viel elementarer um Sein oder
Nichtmehrsein der Menschheit und der

ganzen Schöpfung. Es geht heute um Frieden
oder um ein weltglobales Hiroshima; es geht
um Frieden oder um den nuklearen Holocaust.

Gerade angesichts dieser letztlich alles
entscheidenden Alternative in der heutigen Zeit
wäre es wirklich an der Zeit, dass wir Christen
allüberall auf der Welt die Wahrung, Förderung

und Erneuerung des Weltfriedens zu
unserem vordringlichen und brennenden
Gebetsanliegen machen. Was läge dabei
eigentlich näher, als dieses Friedensanliegen
immer wieder mit dem Gebet des Rosenkranzes

zu verbinden und diese alte Tradition in

unserem persönlichen Leben neu zu beleben?
Gerade dieses Rosenkranzgebet ist nämlich
wie kein anderes geeignet, uns den christlichen

Friedensgedanken neu zu vergegenwärtigen
und im Konzert der grossen Friedensangebote

von heute zu profilieren, und zwar
in dreifacher Hinsicht:
Dies gilt erstens bereits für den existenziellen
Vollzug des Betens selbst. Dieser erinnert
nämlich daran, dass die erste Voraussetzung
für den Frieden die Versöhnung zwischen den
Menschen ist. Das Gebet erweist sich als die
stärkste Widerstandskraft gegen den Bazillus
des heute so sehr eingeschliffenen Freund-
Feind-Denkens. Das Gebet verhilft dazu, den
andern Menschen in einem neuen Licht zu
sehen: im grösstmöglichen Horizont Gottes
selbst. Indem Beten heisst, den Menschen mit
den Augen Gottes zu betrachten, bringt das
Gebet den erzchristlichen Umgang mit Feindschaft

im Kleinen wie im Grossen zur
Geltung: Als Christ zu denken und zu handeln

heisst, auch vom anderen Menschen und
seinen vitalen Interessen und bedrängenden
Ängsten her zu denken und zu handeln. Und
als Christ mit Feindschaft umzugehen heisst
erst recht, auch vom Feind her zu denken und
zu handeln.
Das Gebet erweist sich daher gleichsam als

Intensivstation der Versöhnung. Es vermag sogar
Feinde, auch innerkirchlich definierte Feinde,
in Brüder und Schwestern zu verwandeln, wie
es Jesus seinen Jüngern in der Bergpredigt
zumutet: «Liebt eure Feinde und betet für die,
die euch verfolgen» (Mt 5, 44). Nicht
zufälligerweise verknüpft Jesus das Gebot der
Feindesliebe mit der Aufforderung, für die Feinde
zu beten. Jesus hat aber dieses Gebot nicht nur
gelehrt, sondern auch konsequent gelebt: Im
und durch das Gebet hat sich Jesus am Kreuz
zur Bitte um Versöhnung und Vergebung der
Schuld durchgerungen: «Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun» (Lk 23, 34).
Und in konsequenter Nachfolge Jesu wird von
Stephanus, dem ersten Märtyrer der Christenheit,

Gleiches berichtet: «So steinigten sie

Stephanus: Er aber betete und rief: <Herr Jesus,
nimm meinen Geist aufi> Dann sank er in die
Knie und schrie laut: 'Herr, rechne ihnen diese

Sünde nicht an.> Nach diesen Worten starb
er» (Apg 7, 59-60). Wissen wir Christen heute

wirklich noch, welches Friedenspotential
uns mit der kostbaren Perle des Gebetes

anvertraut ist? Jesus jedenfalls wusste, dass die
Welt im Grossen wie im Kleinen in Frieden
leben könnte, wenn wir genau soviel füreinander

beten würden, wie wir übereinander reden
und dabei nicht selten Feindbilder verbreiten.

Von daher ist es gut, wenn wir Christen uns
heute auf eine zweite Voraussetzung für den
Frieden besinnen, die ebenfalls das

Rosenkranzgebet zum Ausdruck bringt, und zwar
genauerhin durch seinen Adressaten. Diese
Voraussetzung heisst, dass Frieden unendlich
mehr ist als Nicht-Krieg und das Schweigen
der Waffen. Papst Johannes XXIII. hat uns in
seiner grossartigen Enzyklika «Pacem in terris»
eingeschärft, der Friede bedeute die Gestaltung

einer Welt, in der Wahrheit, Freiheit,
Liebe und Gerechtigkeit das Sagen haben. Die
Zwillingsschwester des Friedens heisst deshalb
im christlichen Glauben nie nur Sicherheit



Corona in Circuit«, ejus 'jfomiftdr. v.a-,

COUOKÄ. 3LCRXAKA MXJTERIIS ÎIISÀ

Maria, die Königin des heiligen Rosenkranzes.
Stich von Johann Andreas Pfejfel von Augsburg
(1674-1748).

und Freiheit, sondern vor allem Gerechtigkeit:
«Opus iustitiae pax» — «Der Friede ist das

Werk der Gerechtigkeit»: so stand es nicht nur
bereits auf der Tiara von Papst Pius XII.,
sondern dies ist auch die prägnante Formel für
das biblisch-christliche Friedensverständnis.

Von daher könnte drittens auch einleuchten,
dass der entscheidende Wurzelgrund des Friedens

in einer christlich verstandenen Askese

liegt. Wie kaum ein zweiter war jedenfalls der
hl. Franz von Assisi, dessen Gedenktag wir
nicht zufälligerweise kurz vor dem
Rosenkranzfest begehen, davon überzeugt. Als der
Bischof von Assisi einmal meinte, das
franziskanische Leben ohne Eigentum sei doch zu

schwer und zu streng, da belehrte ihn der hl.
Franz mit diesen Worten: «Herr, wenn wir
irgendwelches Eigentum besitzen würden, so
müssten wir unbedingt zu unserem Schutz
auch Waffen haben. Daraus entstehen aber

Streitigkeiten und Zank und dadurch wird die
Liebe Gottes und des Nächsten gewöhnlich
stark gehemmt. Und deshalb wollen wir in
dieser Welt nichts Irdisches besitzen.» Deutlicher,

als es der hl. Franz getan hat, kann man
in der Tat den Lebenszusammenhang
zwischen der Liebe zu Gott und der Liebe zu den
Menschen nicht mehr dartun. Doch genau
dieser Lebenszusammenhang droht durch den
Besitz durchschnitten zu werden. Der Besitz

zwingt aus seiner eigenen Logik heraus zur
Abgrenzung und damit zur Verteidigung.
Christliche Askese im Sinne der
Selbstverpflichtung zur Solidarität mit den geschundenen,

versklavten und ohnmächtigen
Menschen auf der Welt stellt hingegen den
wichtigsten Wurzelgrund des Friedens dar.

Genau diese dreifache Friedensvision tritt vor
unsere Augen, wenn wir uns im Rosenkranzgebet

mit unserem Herzensanliegen des Friedens

an Maria wenden, an jene
friedensschwangere Frau des Magnificats, die mit
diesem prophetischen Loblied ihre ausser-
gewöhnliche Fähigkeit bekundet, sich ethisch
vor den Menschen und erst recht religiös vor
Gott zu empören und Protest einzulegen
gegen die Ungerechtigkeiten in der Gesellschaft.
Mit bestem Recht hat deshalb Papst Paul VI.
in einem Apostolischen Mahnschreiben Maria
die «hervorragende Vertreterin der Demütigen
und Armen» genannt und als Frau bezeichnet,
«die nicht zögerte zu verkünden, dass Gott der
Anwalt der Kleinen und Unterdrückten sei,
der die Mächtigen dieser Welt vom Throne
stürzt». Und Papst Johannes Paul II. hat in
seiner Enzyklika «Redemptoris mater» einen

ganzen Abschnitt dem Magnificat gewidmet
und betont, dass in diesem prophetischen
Loblied Mariens «ihre vorrangige Liebe zu den
Armen» eindrucksvoll enthalten ist und dass

wir von Maria ihre konsequente «Option
zugunsten der Armen» lernen sollten.

Es ist von daher gewiss kein Zufall, dass das

traditionelle Rosenkranzgebet auch und gera-



de heute in der lateinamerikanischen Kirche
in inbrünstiger Frömmigkeit intensiv gepflegt
wird. In seinem Schmerz der Ungerechtigkeit
und in seinem brennenden Durst nach
Gerechtigkeit, Befreiung und Frieden wendet
sich der lateinamerikanische Christ mit
diesem Gebet voll Vertrauen an die «Nossa Sen-
hora», an «Unsere Frau». Beredtes Zeugnis
von dieser lebendigen Marienfrömmigkeit
legt beispielsweise das Ave Maria ab, das der
brasilianische Dominikanerpater Frei Betto
gedichtet hat:
«Gegrüsst seist Du, Maria, schwanger mit den
Sehnsüchten unserer Armen. Der Herr ist mit
Dir. Du bist gebenedeit unter den
Unterdrückten, und gebenedeit sind die Früchte
Deines Leibes, die Befreiung sind. Heilige
Maria, lateinamerikanische Mutter, bitte für
uns, damit wir auf den Geist Gottes vertrauen,

jetzt, da unser Volk um Gerechtigkeit
kämpft, und in der Stunde, da es sie in Freiheit

erlangt, damit wir in Frieden leben.
Amen.»

Sollten nicht auch wir Christen hierzulande
uns diesem marianischen Friedensgebet
anschliessen — auch und gerade im
Rosenkranzmonat: In Solidarität mit den ärmsten
Mitschwestern und Mitbrüdern in
Lateinamerika und überall in der Welt und in
Solidarität mit allen Friedenssuchern und
Friedensstiftern, die sich das Herzensanliegen
Marias, der Mutter des Friedens, zu ihrem
eigenen Anliegen machen? Auch eine alte
Tradition kann nämlich ungemein aktuell und
befreiend sein. Sie zeigt auf jeden Fall, dass wir
den Frieden im Grossen und im Kleinen, in

unseren Familien, in unserem Dorf in der
Kirche und in der Welt nur finden können,
wenn wir bei Maria, bei dieser
friedensschwangeren Frau, in die Schule gehen, wenn
wir uns mit unseren Fürbitten des Friedens an
Maria, die Mutter des Friedens, wenden und
wenn wir von Maria neu lernen, dass das

Lebenselixier des Christen im Gebet besteht,
wie es uns die Lesung aus der
Apostelgeschichte vor Augen führt: «Maria verharrte
mit den Aposteln einmütig im Gebet» (Apg 1,

12-14).
Sollten wir Christen deshalb nicht das heutige
Fest neu zum Anlass nehmen, bei Maria, der
Mutter tapferen Glaubens, in die Elementarschule

des Glaubens, des Betens und des

Kämpfens für den Frieden zu gehen, um in
dieser Schule das Rosenkranzgebet neu zu
pflegen? Dann werden wir von selbst die schöne

Erfahrung machen können, dass eine alte
Tradition zu verlebendigen nicht heisst, die
Asche des Vergangenen zu bewahren, sondern
die Flamme zu hüten und dafür zu sorgen,
dass sie auch heute brennt.

De Paoli'sBlumenzauber
Ihr Blumengeschäft mit persönlicher Beratung

Blumengrüße zum Valentinstag
Nicht vergessen: Freitag, 14. Februar 1997

Wir nehmen gerne Ihre Vorbestellung entgegen.

Oberdorfstrasse I * 4244 Röschenz • Tel. + Fax 061 761 79 42


	Marianisches Beten für den Frieden

