
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 10

Artikel: ...von Jesse kam die Art

Autor: Kühner, Heinrich O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von Jesse kam die Art

Pfr. Heinrich O. Kühner, Basel

so singen wir im bekannten Weihnachtslied.

Dabei hat unsre Art des Christseins längst
die «Wurzel zart» verlassen und vergessen.
Wie gelegentlich ein Kind nichts mehr wissen
will von der Atmosphäre seines Elternhauses,
wenn es mündig und selbständig wird, so hat
die Christenheit ihren jüdischen Mutterboden
weitgehend verlassen und vergessen.
Das ist der Grundgedanke des Buches, das uns
Reinhold Mayer vorlegt unter dem Titel «Zeit
ist's - zur Erneuerung des Christseins durch
Israel-Erfahrung» (Bleicher Verlag). Es ist dies
ein Buch, das zu lesen sich lohnt.
Der Verfasser gehört zur ersten Generation
von Theologen, die - aufgeschreckt und
erschüttert durch die «Endlösung der Judenfrage»

durch die Nazis - dem Phänomen des

Judenhasses nachgegangen sind, und die dabei
beschämt die Mitschuld der christlichen
Kirchen haben feststellen müssen. Seitdem im
Jahre 1957 das «Institutum Judaicum» in
Tübingen gegründet wurde, gehörte er als
wissenschaftlicher Mitarbeiter dazu. Er legt nun
in seinem Buch Vorträge und Artikel vor, die
er innert den rund fünfunddreissig Jahren seiner

Tätigkeit gehalten bzw. geschrieben hat.
Was er zu sagen hat, mag uns Anlass sein,
unser hergebrachtes Christsein zu überprüfen.

Dass Jesus, seine Apostel und die ganze
urchristliche Gemeinde Juden waren, das weiss

man, auch wenn man es oft vergisst. Jesus hat
seine Botschaft an sein jüdisches Volk
ausgerichtet. Man bedenke Matth. 15, 24: «Ich bin
nur zu den verlorenen Schafen des Hauses
Israel gesandt.» - Dann aber drang seine
Botschaft, d. h., was er verkündet und was man
über ihn verkündet hat, über Israels Grenzen
hinaus in die Welt des damaligen römischen
Imperiums. In Antiochia am Orontes lebt
schon bald eine christliche Gemeinde, die
ihrerseits Missionare aussendet, so z. B. den
Apostel Paulus. Auch Rom hatte schon bald
eine christliche Gemeinde, an die Paulus
seinen gewichtigen Briefgeschrieben hat. Fast
überall richtete der Apostel seine Botschaft
zuerst an dieJuden aus. Er war überzeugt, dass
«Gott sein Volk nicht Verstössen hat» (Rom.
11, 1).
Diese jungen christlichen Gemeinden
rekrutierten sich vor allem aus Nichtjuden. So

wuchs die «heidenchristliche» Kirche im
Gebiet des römischen Imperiums, also im
Kulturkreis, der wesentlich durch den
Hellenismus geprägt war.
Da sind nun zwei Momente zu beachten, die
wesentlich dazu beigetragen haben, das junge
Christentum von seiner jüdischen Wurzel
loszulösen. Das eine ist ausgerechnet die Bibel,
die jüdische Bibel, die wir Altes Testament
nennen. Diese Nichtjuden - oft auch die
Diasporajuden - waren der hebräischen Sprache
nicht mächtig. Sie waren daher aufdie griechische

Übersetzung der Heiligen Schrift, auf die
sog. «Septuaginta» angewiesen. Diese war
zwar auch von Juden in Alexandria geschaffen.

Aber wie bei jeder Übersetzung geht man-



ches aus dem Original verloren. Als Beispiel
sei der Begriff «TORA» genannt. Die griechische

Übersetzung gibt dieses hebräische Wort
mit «nömos» Gesetz) wieder. - Martin Buber

übersetzt es - wohl wesentlich besser - mit
«Weisung». - Durch diese Übersetzung konnte

die Meinung aufkommen, das Judentum sei
eine Gesetzesreligion, also letztlich ein Weg
zur Selbsterlösung.
Das andere Moment ist - wohl noch stärker -
das, dass die Juden seit eh und je von ihren
Nachbar- und Gastvölkern gehasst waren,
gerade auch in Rom und in seinem
Herrschaftsgebiet (siehe Apg. 16, 21). Und unter
dem Kaiser Claudius wurden die Juden und
mit ihnen auch die Judenchristen aus Rom
ausgewiesen. Deshalb distanzierten sich die
Christen ganz entschieden von den Juden, um
nicht mit ihnen zusammen auf einen gemeinsamen

Nenner gesetzt zu werden. Dabei
übernahmen sie das ganze Arsenal des vorchristlichen,

heidnischen Antijudaismus und
überboten diesen womöglich noch. Was etwa in der
Bibel an prophetischem Tadel gegen Israel zu
lesen ist, wurde als «biblische» Begründung
des Judenhasses missbraucht, während alle
Verheissungen für Israel ganz selbstverständlich

auf die Kirche bezogen wurden, die jetzt
als das neue Gottesvolk an Stelle des verworfenen

Israel verstanden wurde - und wirklich an
Stelle und nicht mit Israel.
Von den Kirchenvätern der ersten Jahrhunderte

an bis in unser 20. Jahrhundert haben
die Kirchen Judenhass gepredigt. Man denke
etwa an die Hetzreden des Chrysostomus, an
die Massnahmen etlicher Päpste (Talmud-
Verbrennungen und sichtbare Kennzeichnung
der Juden durch bestimmte Kleidung). Man
denke an die Inquisition in Spanien, aber auch
an Martin Luther, der bis zur letzten Predigt
vor seinem Tod gegen die Juden gehetzt hat.
Aber auch namhafte Theologen unseres
Jahrhunderts stiessen in dieses Horn. Katholische,
orthodoxe und evangelische Kirchen sind den
Juden gegenüber verbunden in einer «Ökumene

der Schuld».
Mancherlei antijüdische Stereotypen sind
noch heute lebendig. Ich nenne als Beispiele:
die Juden haben Christus gekreuzigt und sind
damit «Gottesmörder», - aber z. Z.Jesu lebte
die Mehrheit der Juden längst zerstreut in alle

Welt und hatte keine Ahnung von dem, was in
Jerusalem vorging; übrigens war Pontius Pilatus

Römer, und die Kreuzigung war die römische

Todesstrafe für staatsgefährliche Elemente,

- müssen jetzt die Christen etwa die Römer
den Kreuzestod Jesu entgelten lassen? - Der
Verlust des Landes sei Gottes Strafe für die
Kreuzigung Jesu, - aber wie gesagt waren die
Juden schon vorher in vielerlei Länder
zerstreut; Hostienschändungen wurden ihnen
nachgesagt und gar noch die Ermordung
christlicher Kinder u. a. m.
Solche Antijudaismen leben vor allem bei
Leuten, die Juden und das Judentum nicht
kennen. Reinhold Mayer aber kennt das
Judentum wie wenig andere. Und auf Grund
seiner Kenntnis hat er uns allerhand zu sagen
auf die Gefahr hin, dass es uns schockiert.
Da lesen wir z. B. «Wer nach Jesus von Naza-
ret fragt, darf nicht allein und nicht in erster
Linie von neutestamentlichen Texten ausgehen.

Wer nämlich im antiochenischen
Hellenismus, wo vorrangig Mysterienreligionen
und Kaiserkult beheimatet waren, beginnt,
der kann unweigerlich auch nur dort ankommen

- nicht aber im jüdischen Galil und im
jüdischen Jerusalem. Nur wer vom damaligen
israelländischen Judentum ausgeht und die
Texte der Evangelien sekundär in dieses jüdische

Koordinationssystem einstellt, nur der
kann dem Juden Jesus begegnen. Er geht wie
bei einem Palimpsest, wo nicht der
mittelalterliche Text interessiert, sondern der
weggebimste antike Inhalt aufleuchten soll.» Das
Neue Testament enthält ja nicht nur
Tatsachenberichte, sondern Glaubenszeugnisse
derer, die zeitlich und räumlich von den
bezeugten Ereignissen entfernt waren.
Und bei dieser Methode entdeckt MayerJesus
als Pharisäer. Der Leser dieser Zeilen möge
sich entsetzen! - Der Begriff «Pharisäer» wird
von uns wohl pejorativ verwendet, aber die
Pharisäer waren hoch angesehene Leute, die
ihr Leben bis in jedes Detail nach Gottes Willen,

auf Grund der Tora führen wollten.
Selbstgerechtigkeit haben sie übrigens genau
so verurteilt, wie es Jesus im bekannten
Gleichnis tut.
Aber setzt sich Jesus nicht immer wieder mit
den Pharisäern auseinander und hat in ihnen
seine Gegner? Solche Auseinandersetzungen 226



sind just typisch für die Pharisäer. Man diskutiert

über die Tora und über die Konsequenzen
für ihre Verwirklichung in der jeweils aktuellen

Situation. Im «Lehr-Haus» werden diese
Diskussionen geführt. Daraus entstand der
Talmud. - Sein Kern, die Mischna, wurde
übrigens ungefähr in der gleichen Zeit
aufgeschrieben wie die Schriften des Neuen
Testaments.
Es gab bei den Pharisäern verschiedene «Schulen».

Die wichtigsten waren jene von Hillel
und jene von Schammai. Die waren oft durchaus

nicht gleicher Meinung. Im Talmud sind
oft die verschiedensten Meinungen
nebeneinander aufgeführt.
So sind denn auch die Auseinandersetzungen
Jesu mit den - anderen - Pharisäern zu verstehen.

«Polemik ist unter Juden nicht Zeichen
für Feindschaft oder Geschiedenheit, sondern
für Zusammengehörigkeit in Rivalität.» Jesus
diskutierte nicht mit Feinden, sondern mit
Genossen. «Mit der Bergpredigt etwa, mit
Gleichnissen und Wundern, - mit allem, was
er sagte und tat... stand Jesus ganz eindeutig
in der Tradition der Pharisäer» (S. 82 f.). Die
Bergpredigt ist nicht Antithese zum Pharisäis-
mus. Sie ist vielmehr typisch pharisäische
Auslegung und Aktualisierung.
In den üblichen deutschen Bibelübersetzungen

ist das - im Grunde unübersetzbare -
griechische «dè» leider mit «aber» übersetzt.
Dadurch wird der Eindruck erweckt, es handle
sich um eine Antithese.
Ist Jesus der Messias? - Bekanntlich sind die
Theologen sich nicht einig darüber, ob Jesus
selber sich als Messias verstanden habe. Mayer
bejaht diese Frage. Er tut das auf Grund von
Matth. 16, 13-20. Dort beantwortet ihm
Simon seine Frage: «Du bist der Messias Gottes.»

Jesus widerspricht nicht und antwortet:
«Dann bist du der Fels (aramäisch KEFA
Petrus), auf dem ich meinen Tempel bauen
will.»
In jenen Zeiten traten immer wieder
Persönlichkeiten auf, die sich selbst als Messias
bezeichneten oder von ihren Anhängern als
solche verehrt wurden. Flavius Josephus
berichtet davon in seinen Werken. -
Der König Israels setzte jeweils den Grosspriester

ein, der für den Tempeldienst zuständig
227 war. Ebenso verfuhren dann auch die Vertreter

der römischen Besatzungsmacht. Der
Grosspriester war so zum willfährigen Machtinstrument

der römischen Administration geworden.

Der Messias ist der «gesalbte» (Maschiach
Christös), sprich «gekrönte» König, den Gott
ernennt. Und als Messias, als König setztJesus
den Simon als seinen Grosspriester ein. Er
nennt ihn KEFA. Das mag eine Anspielung an
den Namen Kaifa sein, wie der jerusalemische
Grosspriester z. Z. Jesu hiess. - Ebenso mag es
eine Anspielung sein auf den heiligen Fels auf
dem Areal des herodianischen Tempels. -
Mayer ist der Meinung, dass Jesus hier nicht
vom Bau seiner «ekklesia» rede, sondern von
seinem Tempel (Ekklesia ist ein Terminus der
hellenistischen Welt!).
Wenn Jesus als der Messias, als der König an
Stelle des verweltlichten Tempels seinen Tempel

bauen will und Simon Petrus als
Grosspriester einsetzt, dann macht er sich als Revolutionär

gegen die römische Macht schuldig.
Hinter dem Tempel und seinem Grosspriester
steht nämlich Rom. Und dieser Anspruch Jesu
führt schliesslich zur Kreuzigung. Das war die
Todesstrafe, womit Rom seine subversiven
Elemente beseitigte. -
Dass sind einige der Gedanken, die Mayer in
24 Artikeln ausführt. Sie mögen dazu
anregen, das ganze Buch zu lesen, das uns
anregen will, unser traditionelles Christsein in
mancher Hinsicht zu überprüfen.
Der Grundgedanke, den Mayer in seinem
Buch darlegt und begründet, heisst: «Christsein

ist nach Auskunft der Bibel nur möglich
in, mit und durch Israel, nicht ohne die Juden
und gewiss nicht gegen sie.» - Fesen wir nicht
im Johannes-Evangelium das Wort Jesu «Das
Heil kommt von den Juden» (Joh. 4, 22)?


	...von Jesse kam die Art

