
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 9

Artikel: Wie ein Baum, der an Wasserbächen gepflanzt ist : zum Gedenken des
heiligen Findan von Rheinau am 15. November

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie ein Baum, der an Wasserbächen gepflanzt ist
Zum Gedenktag des heiligen Findan von Rheinau am 15. November

P. Kilian Karrer

In unserem Lesezimmer hängt hinten in einer
wenig beachteten Ecke ein grosser Rahmen
mit einem Blanko-Thesenblatt aus dem 18.

Jahrhundert. Seine Farben sind schon etwas
vergilbt, aber Formen, Figuren und Beschriftung

sind noch deutlich zu erkennen: In der
Mitte schwebt auf Wolken die Figur eines
Mönches, mit Heiligenschein gekrönt und mit
einer schwarzen, plissierten Kukulle bekleidet.

Seine rechte Hand und sein Blick weisen
nach oben, wo sich der Himmel öffnet und
Putten ihn begrüssen. Seine linke Hand
hingegen weist mit ausgestrecktem Zeigefinger
senkrecht hinunter auf ein Kloster, das auf
einer Insel in einer Schlaufe des Rheins liegt.
Auf der rechten Schulter dieses Heiligen sitzt
eine Taube, während zu seiner Linken Putten
einen Pilgerstab und einen breitkrempigen
Pilgerhut sowie zur Rechten eine Fürstenkrone

tragen. Zu seinen Füssen halten Engel
zwei Wappen, die von einer identischen
Fürstenkrone und von einem Spruchband bekrönt
werden. Das eine Wappen ist eindeutig als das

Wappen von Schottland erkenntlich, während
das andere Wappen zwar nicht gedeutet werden

kann, aber wohl das (erfundene) Wappen
der Familie des Heiligen darstellt. Für alle, die
diese Attribute des Heiligen allein nicht auf
seine Spur zu führen vermögen, macht das

Spruchband deutlich, um wen es sich hier handelt.

In lateinisch steht da geschrieben: Heili¬

ger Findan, Fürst von Leinster. Und das in
seiner geographischen Lage sehr genau
wiedergegebene Kloster auf dem Thesenblatt ist das
Kloster Rheinau, auf einer Rheininsel etwas
unterhalb von Schaffhausen, im heutigen
Kanton Zürich, gelegen. Darauf weisen auch
die beiden anderen Wappen hin, die am unteren

Rand gut sichtbar angebracht sind: Das
Wappen des Klosters Rheinau und das Wappen

des damaligen Abtes.
Diese bildliche Darstellung fasst das Leben des

heiligen Findan in seinen wesentlichen Punkten

bereits zusammen: Findan stammt aus der
irischen Provinz Leinster. Er muss um dasJahr
800 geboren sein, denn spätestens 881 ist er in
Rheinau als Rekluse gestorben. Das schottische

Wappen auf dem Thesenblatt ist ein
Irrtum. In der Lebensbeschreibung heisst es zwar
«Findan, genere Scottus». Aber bis ins
Spätmittelalter hinein wurden nicht die heutigen
Schotten, sondern die Iren als «Scotti»
bezeichnet. Das heutige Schottland hingegen
erhielt seinen Namen von den Iren, die sich vom
5. Jahrhundert an dort ansiedelten. Auch der
Fürstentitel gebührt nicht Findan oder seiner
Familie. Vielmehr war Findans Vater ein
Krieger im Dienste eines lokalen Fürsten. Und
doch wird das Leben Findans in der Folge der
kriegerischen Auseinandersetzungen dieses
Fürsten von Grund auf verändert: Durch
schicksalhafte Fügungen erkennt und akzeptiert

Findan seine Berufung zur asketischen
Pilgerschaft. Deshalb zieren die Darstellung
Findans auf dem Thesenblatt auch Pilgerstab
und Pilgerhut.
Die asketische Pilgerschaft oder Peregrinatio
beeinhaltet hier das freiwillige und lebenslange

Exil. Ursprünglich meint das lateinische



Wort «peregrinatio» einfach die Abwesenheit
von Heim, Haus und Vaterland. Im allgemeinen

Sprachgebrauch des Neuen Testamentes
aber wird mit dem Vokabular der Pilgerschaft
die Idee ausgedrückt, dass der gläubige Christ
den Himmel ersehnt und zum himmlischen
Vaterland strebt. Nach dem Völkerapostel
Paulus zum Beispiel ist jeder Christ ein Pilger
auf Erden, auch wenn er nicht ständig
umherwandert: «... wir wissen, dass wir fern vom
Herrn in der Fremde leben, solange wir in
diesem Leib zu Hause sind» (2 Kor 5,6).
Im engeren Sprachgebrauch jedoch gehört zur
Peregrinatio der konkrete, freiwillige Verzicht
auf alles, was den Christen auf dieser Erde
binden könnte. Eine Konsequenz davon ist,
wie bei Abraham, der wirkliche Auszug aus
der Heimat und der Verzicht auf die Rechte als

Mitglied einer bestimmten Gesellschaft, das

heisst, der Zustand als freiwillig Verbannter.
Fast unausweichlich wird diese asketische
Heimatlosigkeit zu einem monastischen
Ideal, denn der «peregrinus» ist ein Einsamer,
ein «monachus» in der selbstgewählten
gesellschaftlichen Isolierung. Und die äussere
Loslösung von Heimat und Verwandtschaft wird
bereits im frühen Mönchtum als Mittel zur
Erreichung einer wirklichen Lösung von der
Welt und einer ungestörten Hingabe an die
Askese verstanden. Dabei muss betont werden,

dass der Nachdruck nicht etwa auf den
Gedanken des Wanderns und Reisens als
solchen fällt, sondern auf das in der Fremde, als

Fremdling leben und sein. Von hier aus ist es

auch verständlich, dass sich dieses Ideal der
Peregrinatio als örtlich-geographisch vollzogene

Loslösung von der Heimat und der Familie
in der Geschichte des Mönchtums mit dem
Ideal der monastischen Ruhe und Ortsbeständigkeit

verbinden konnte.
Letztendlich steht hinter der asketischen
Pilgerschaft die Überzeugung, dass alles auf
Erden verdient, für das himmlische Vaterland
geopfert zu werden. Für Findan bedeutet dies
konkret: Er bindet sich an einen Adligen in
Alemannien, in dessen Kloster Rheinau er
Mönch wird und die Stufen der Tugenden
ersteigt. Die Erzählung der Lebensbeschreibung

aber gipfelt in der Reklusion Findans,
die als Vollendung der Tugendleiter erscheint.
Neben dem freiwilligen, lebenslangen Exil

gehören demnach auch die folgenden in der
Lebensbeschreibung genannten Elemente zur
Peregrinatio Findans: die vier Jahre vor
seinem Klostereintritt, während denen er bereits
in der Tugend Fortschritte macht; die fünf
Jahre als Mönch im Kloster Rheinau, während
denen er die einzelnen Stufen der Tugenden
ersteigt; und schliesslich, weil er in grösserer
Liebe entbrannt ist, seine Reklusion «in einem
äusserst engen Raum», wo er in unerhörtem
Fasten seinen Leib völlig bezähmt. Mit anderen

Worten: Die Peregrinatio Findans hat
einen eindeutig monastischen Charakter.
Findan wandert nicht sein Leben lang in der
Fremde umher, sondern ersteigt als Mönch
und Rekluse in einem Kloster die Stufen der
Tugenden und schreitet voran im geistlichen
Leben. Darauf weisen auf dem Thesenblatt
die schwarze Benediktiner-Kukulle mit der
weiten Kapuze und die Tonsur hin, die Findan
trägt.
Aber das Thesenblatt bietet noch andere
interessante Details: Vom unteren Rand her wachsen

zwei Bäume, oder zumindest deren Triebe,
in die Höhe, die den linken und rechten Rand
des Thesenblattes ausfüllen. Von jedem Baum
wächst ein Ast zur Mitte, wo sich die beiden
Äste dann kreuzen und die Figur des heiligen
Findan wie ein Siegeskranz umgeben. Das
Entscheidende an den beiden Bäumen sind
aber die Medaillons und die dazugehörenden
lateinischen Inschriften, die wie Früchte an
den Bäumen prangen: Links und rechts werden

jeweils drei Szenen aus dem Leben des

heiligen Findan vergleichbaren Episoden aus
dem Alten Testament gegenübergestellt. Der
Künstler bringt damit zum Ausdruck, dass
Findan wie seine alttestamentlichen Vorbilder
von Gott besonders begnadet und berufen ist.
Der Geist der alttestamentlichen Gerechten
erfüllt auch Findan und bewahrt ihn in der
Not.
1. Medaillon: «Mitten durch die Feuerflam-
men ging er unverletzt hindurch.» Das erste
Medaillon beginnt gleich beim für das weitere
Leben Findans entscheidenden Ereignis. Die
Lebensbeschreibung berichtet nämlich, dass
im Streit zwischen zwei Fürsten Findans Vater
einen Mann der Gegenseite getötet hat. Aus
Rache zünden die Gegner nun das Haus der
Familie Findans an und töten seinen Vater



Rheinauer Thesenblatt mit dem hl. Fintanus vom Augsburger Kupferstecher Matthäus Wolfgang
201 (gest. 1736) nach Franz Carl Stauder (gest. um 1725).



und seinen Bruder. Findan aber entkommt
ihnen durch die Flammen des Feuers
hindurch. Darauf bezieht sich der oben zitierte
Text zum Medaillon. Und die alttestament-
liche Parallele ist sinnigerweise die Erzählung
von den drei Jünglingen im Feuerofen aus dem
Buch Daniel. Das biblische Zitat auf dem
Thesenblatt sagt: «Das Feuer berührte sie gar
nicht» (Dan 3, 50). Auch Findan kann das
Feuer nichts anhaben, denn er ist bereits von
Gott auserwählt. Die Lebensbeschreibung
bezeichnet ihn ja bereits nach den ersten Zeilen
als «Diener (famulus) des Herrn». Findan und
seine Gegner schliessen dann später zwar Frieden,

aber Findan wird von ihnen getäuscht.
Bei einem vorgetäuschten Freundschaftsmahl
wird Findan von ihnen gefangen genommen
und landet als Sklave auf einem Schiff der
Wikinger. So beginnt seine Pilgerfahrt zuerst
unfreiwillig.
2. Medaillon: «Von den Orkney-Inseln geht er,
den Mantel als Boot gebrauchend, frei übers
Meer.» Das zweite Medaillon hat die wunderbare

Überquerung des Meeres zum Thema.
Denn die Wikinger nehmen Findan zwar auf
ihrem Boot mit sich nach Hause. Aber bei
einem Zwischenhalt auf einer der Orkney-
Inseln, nördlich von Schottland, gelingt Findan

die Flucht. Allerdings sitzt er nun allein
und hilflos auf der Insel fest. In dieser Situation

kommt es zur Bekehrung Findans, die in
der im Medaillon dargestellten wunderbaren
Überquerung des Meeres gipfelt. Der zentrale
Punkt dieser Episode ist aber die religiöse
Wandlung Findans und seine ausdrückliche
Willenserklärung, sich von dieser Stunde an

ganz Gott hinzugeben und der Welt mit ihren
Verlockungen zu entsagen. Zeichen dieser
Ganzhingabe ist eine Wallfahrt nach Rom.
Wichtiger aber ist seine Verpflichtung zur
asketischen Peregrinatio, der endgültige
Verzicht auf seine Heimat und seine Familie.
Zu dieser neuen Lebensform der Peregrinatio
wird Findan von Gott durch die widrigen
Umstände seiner Entführung hingeführt.
Tatsächlich lebt Findan nach seiner Flucht aus
der Gefangenschaft wie ein «peregrinus» und
Asket auf jener einsamen Insel: Er ist ganz
allein und ernährt sich nur von Kräutern und
Wasser. Unbewusst ist er so von Gott in eine
neue Lebensweise genötigt worden. Auch der

ihn begleitenden Gegenwart Gottes und seiner

Macht ist er sich gar nicht bewusst. Erst der
Anblick von an der Küste herumtollenden
Meerestieren bringt Findan zu Bewusstsein,
dass auch er von Gott erschaffen ist. Aber
nicht nur dies. Er vermag nun die ihm unbewusst

aufgedrängte Lebensform der Peregrinatio

als Geschenk Gottes anzunehmen. So

wie die Meerestiere nach Gottes Willen das
weite Meer durchstreifen, so weiss sich Findan
von Gott als «peregrinus» aufdem Land berufen.

In seinem Gelöbnis verpflichtet sich Findan

nun ausdrücklich zu seiner neuen Lebensform.

Und während er vorher nur auf seine
eigenen Fähigkeiten vertraute, gibt er sich
jetzt ganz in die Hände Gottes und wagt sich
vertrauensvoll aufs Meer. Diesem Vertrauen
Findans antwortet Gott mit seiner wunderbaren

Hinüberführung von der Insel an das
Ufer des schottischen Festlandes.
Dieses Wunder weckt natürlich die Erinnerung

an ein ähnliches Wunder im Alten Testament:

Als Elija an das andere Ufer des Jordan
hinüber will, wo er dann im Feuerwagen zum
Himmel emporfährt, schlägt er mit seinem
Mantel auf den Jordan, der sich daraufhin
teilt: «Er schlug auf das Wasser. Dieses teilte
sich nach beiden Seiten» (2 Kön 2, 8). Und
trockenen Fusses kommen er und sein Jünger
Elischa an das andere Ufer. Auch Findan
gelangt an das andere Ufer, und die wunderbare
Überfahrt ist weit mehr als nur ein Wunder,
sie ist der körperliche Ausdruck dafür, dass
Findan die Welt und ihre Verlockungen hinter
sich lässt und ein neues, ganz Gott geweihtes
Leben beginnt; ähnlich wie die Israeliten die
Fleischtöpfe Ägyptens zurücklassen, um in das

gelobte Land zu ziehen; ähnlich auch wie man
bei der Taufe dem Teufel und seinen Verlok-
kungen widersagt, um von Gott das neue
Leben zu empfangen.
3. Medaillon: «Als er in Pfäfers weilte, wurde
ihm auf himmlische Weise die Insel Rheinau
angegeben.» Auf seiner Hinreise nach oder
Rückreise von Rom macht Findan im Kloster
Pfäfers Halt. Dort wird ihm der Ort seiner
Vollendung, die Insel im Rhein, gezeigt. Diese
Begebenheit ist das Thema des dritten Medaillons.

Findan wählt sich nicht selbst den Ort,
sondern dieser wird ihm gezeigt. Denn in
seinem Leben als Gott geweihter Pilger folgt Fin-



dan eben nicht mehr seinen eigenen Ideen und
Vorstellungen, sondern er unterwirft sich ganz
der göttlichen Vorsehung. Die zu diesem
3. Medaillon dazugehörende Episode zeigt den
Patriarchen Jakob, wie er in einer Vision eine
Leiter sieht, die Himmel und Erde verbindet.
Und Gott spricht zu ihm: «Ich bringe dich
zurück in dieses Land» (Gen 28, 15). Mit dieser

Gegenüberstellung wird Rheinau für Fin-
dan zum von Gott geoffenbarten heiligen Ort,
wo sich Himmel und Erde berühren.
4. Medaillon: «Auf das Zeichen des heiligen
Kreuzes hin flieht der Dämon.» Dieses
Medaillon illustriert, wie dem Findan beim
privaten nächtlichen Gebet in der Kirche ein
fürchterlicher Dämon erscheint und ihn
bedrängt. Eigentlich sollte Findan wie die anderen

Mönche während der Nachtruhe schlafen.
Aber sobald alle anderen eingeschlafen sind,
widmet er sich regelmässig seinem privaten
Gebet. Diese Nacht nun wird er von einem
schrecklichen Dämon bedroht. Aber sobald
Findan das Zeichen des Kreuzes macht,
verschwindet der Dämon. Findan ist allerdings so
erschrocken, dass er für den Rest der Nacht bis
zum Frühchor in Kreuzesform vor dem Altar
stehen bleibt. Die Episode betont so gleich
zweimal die erfahrbare Kraft des Kreuzes.
Interessanterweise wird dieser Episode aus
Findans Leben die Geschichte von David und
Goliath gegenübergestellt. Der Text dazu lautet:

«Er trafden Philister an der Stirn» (1 Sam
17, 49). Offenbar soll damit ausgedrückt werden,

dass auch Findan in der Kraft des Kreuzes
über scheinbar mächtigere Gegner
triumphiert.

5. Medaillon: «Durch göttliche Eingebung
hört er, dass ihm seine Sünden durch die
Verdienste des heiligen Bischofs und Märtyrers
Blasius vergeben sind.» Das Medaillon zeigt,
wie Findan vor dem Altar betet und die
Botschaft hört, dass seine Sünden vergeben sind
und für ihn bereits ein Platz im Himmel bereit
steht. Über ihm schwebt ein Engel mit Palme
und Krone, die Attribute der Märtyrer, denn
durch sein Leben der Peregrinatio als Mönch
und Rekluse ist Findan den Märtyrern
gleichgeworden. Bezeichnenderweise findet sich bei
den Iren das ausgeprägte Ideal des freiwilligen
Martyriums und seine Einteilung in verschiedene

Arten der Verwirklichung. Eine altirische

Homilie aus dem 7. oder dem Beginn des
8. Jahrhunderts spricht von weissem, grünem
(oder blauem) und rotem Martyrium. Das
weisse Martyrium bezeichnet die Trennung
um Gottes Willen von allem, was man liebt,
selbst wenn man dabei Fasten und Mühen
ertragen muss. Das grüne Martyrium bezeichnet
die Trennung von den eigenen Begierden mittels

Fasten und Mühen oder das Ertragen von
Mühsal in Busse und Reue. Das rote Martyrium

bezeichnet das blutige Martyrium. Das
weisse und grüne Martyrium entsprechen
eindeutig dem klassischen monastischen Ideal der
Trennung von der Welt und den Begierden,
das auch der Peregrinatio zugrunde liegt.
Fasten und Mühen sind also dem Vergiessen
des eigenen Blutes (fast) gleichgesetzt. Diese
Charakterisierung des Martyriums trifft auch
auf Findan zu. Die Parallelstelle aus dem
Alten Testament zeigt hingegen Noach, wie er
sein Opfer darbringt, und über der auf dem
Berg gelandeten Arche sieht man den Regenbogen:

«Das ist das Zeichen des Bundes» (Gen
9, 12). Die himmlische Botschaft, die Findan
hier empfängt, gilt demnach als göttliche
Bestätigung seines Lebensopfers.
6. Medaillon: «Von den wenigen Speisen nährt
er eine grosse Menge von Armen.» Das letzte
Medaillon entspricht der letzten Episode aus
der Lebensbeschreibung: Wie Findan mit viel
zu wenig Essen dennoch viele Arme und
Bedürftige speist. Diese wunderbare Armenspeisung

erscheint wie die göttliche Bestätigung
und Rechtfertigung des Lebens, das Findan in
Verzicht und Mühsal gelebt hat. In den
vorhergehenden Episoden der Lebensbeschreibung

wird der geistliche Kampf Findans
erzählt. Hier, am Schluss der Vita, wird nun
bereits das Ziel des geistlichen Kampfes sichtbar,

die Gotteskindschaft, die sich im Wunder
offenbart und leibhaftig erfahrbar wird. Am
Schluss des ersten Teils der Lebensbeschreibung

ist von der grösseren Liebe zu Gott die
Rede, die Findan zur Reklusion getrieben hat.
Am Schluss des zweiten Teils findet diese Liebe

ihre Erfüllung in seiner Liebe zu den
Menschen, womit das biblische Doppelgebot als

die eigentliche Grundlage von Findans Leben
offenbar wird. Entscheidend ist dabei das
Gottvertrauen Findans. In Analogie zur
wunderbaren Überquerung des Meeres ist auch



hier der Glaube an Gott eine entscheidende
Voraussetzung. Und so wird trotz der doppelten

Anzahl der zu Speisenden jedem das Seine
zuteil, ohne dass zur ursprünglichen Menge
etwas hinzugefügt worden wäre. Zu dieser
Episode passt natürlich die Speisung der hundert

Männer durch Elischa, wo es heisst: «So

spricht der Herr: Man wird essen und noch
übriglassen» (2 Kön 4, 43).
So ist es auch nicht verwunderlich, dass neben
diesen Medaillons und ihren Texten sich um
jeden Baum noch Spruchbänder winden,
deren. Texte Findan als Verkörperung des alt-
testamentlichen Gerechten darstellen. Aufder
linken Seite wird Psalm 1, 3 zitiert: «Wie ein
Baum, der an Wasserbächen gepflanzt ist.»
Auf der rechten Seite steht ein Zitat aus dem
Buch Jeremia (17, 8): «Seine Blätter bleiben
grün unablässig bringt er seine Früchte.»
Beide Bibelstellen könnten nach all dem
Gesagten nicht besser für Findan ausgesucht
worden sein: Er ist der Baum, der in Rheinau,
aufder ihm von Gott angegebenen Insel, nicht
nur am Wasser des Rheins gepflanzt ist,
sondern auch an den Gnadenströmen Gottes. Findan

ist der Baum, der auch heute noch grünt
und Früchte trägt, indem er uns sein Beispiel
vor Augen stellt, das Beispiel seiner Bereitschaft,

auf die Stimme Gottes in den Ereignissen
des eigenen Lebens zu hören. Seine Reklu-

sion ist in ihrer Freiwilligkeit der sichtbare
Ausdruck seiner unbedingten Liebe zu Gott.
Dieser Gottesliebe steht in der Erzählung des

Speisungswunders die Nächstenliebe gegenüber

und macht so deutlich, dass die Grundlage

jeden christlichen Lebens das biblische
Doppelgebot ist.

Buchbesprechungen

Albino Luciani: Ave Maria. Gedanken zur Mutter des
Herrn. Styria, Graz 1996. 120 S. Fr. 24.-.
Der Verlag Styria hat es sich offenbar (so steht's auch im
Vorwort) zur Aufgabe gemacht, den Dreiunddreissig-Ta-
ge-Papst mit seinen praktischen Katechesen in lebendiger
Erinnerung zu erhalten. Die Texte dieses Bändchens,
gleichsam als Fortsetzung zum bereits vorher erschienenen

Büchlein «Vater unser - Gedanken zum Gebet des

Herrn», sind Predigten, Vorträgen und Artikeln von
Albino Luciani entnommen. Sie zeugen von einer tiefen
Marienfrömmigkeit und einer kindlichen Verehrung der
Mutter Jesu und sind, wie gewohnt, in einer anschaulichen

und leicht verständlichen Sprache geschrieben.
Beispiele aus dem Leben, die die Herzensgüte und
unaufdringliche Weisheit des grossen Seelsorgers offenbaren,
lassen die Lektüre des Bändchens zu einem Genuss werden.

P. Augustin Grossheutschi

Klemens Jockwig: Warum antwortest du nicht, Gott?
Lahn-Verlag, Limburg 1996. 23 S. DM 4.50.
Ein weiteres Bildtextheft aus der beliebten Reihe des

Lahn-Verlages. Eine Sammlung von Texten als Antwort
auf die Titelfrage und als Abschluss ein «Versuch einer
Antwort». Wie alle andern Hefte in dieser Reihe ist auch
dieses ein willkommenes Mitbringsel für «gezielte»
Gelegenheiten. P. Augustin Grossheutschi

Zum Advent. Text- und Bildauswahl: Ursula Mock,
Lahn-Verlag, Limburg 1996. 23 S. DM 3.80.
Bilder, Texte, Gedichte zum Advent in einem
ansprechenden Bändchen gesammelt. Ein kleines Geschenk, das
Freude macht, oder zum eigenen Gebrauch.

P. Augustin Grossheutschi

Otto Betz: Hildegard von Bingen. Gestalt und Werk.
Mit einem Beitrag von Felicitas Betz. Kösel, München
1996. 247 S. ill. Fr. 46.50.
Dieses Buch mag ein weiteres Hildegard-Buch im
gegenwärtigen Hildegard-Boom sein. Es ist keine Biographie;
ihr Leben wird nur kurz in einem Kapitel abgehandelt.
Vielmehr ist es eine Darstellung ihrer Gedanken und
Vorstellungen und versucht dabei zugleich ihre Aktualität zu
skizziern. Hildegard ist wirklich eine aussergewöhnliche
Frau mit aussergewöhnlichen Ideen, die teilweise unserer
modernen Weltsicht nahe kommen. Der eigenartige Beitrag

von Frau Betz zieht Engelsbotschaften aus denJahren
1943/44 bei, um Hildegards Aktualität zu illustrieren.

P. Lukas Schenker


	Wie ein Baum, der an Wasserbächen gepflanzt ist : zum Gedenken des heiligen Findan von Rheinau am 15. November

