
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 5

Artikel: Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz [Fortsetzung]

Autor: Fürst, Mauritius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gelebte Ökumene:

Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz
(Fortsetzung)

Abt Mauritius Fürst

Die reformierte Orthodoxie, «Erbin der
Reformation» und «Stiefmutter der Zwillinge
Aufklärung und Pietismus» (S. 164), hatte
über die Schweiz hinaus eine grosse
Ausstrahlungskraft in die reformierten Gebiete, die um
1600 nicht sehr zahlreich waren. Auf der
konfessionellen Karte nimmt sich die reformierte
Schweiz als Insel aus. Sie fühlte sich aber mit
entfernten reformierten Territorien und
Minderheiten durch das gemeinsame Bekenntnis
verbunden. Die Pflanzstätten der Rechtgläubigkeit

in der Schweiz (Basel, Zürich, Bern,
Lausanne und Genf) waren angesehen und
strahlten weit in die damalige reformierte
Welt aus. Ein besonders grosses Ansehen ge-
noss die Genfer Schule, die zwischen 1559 und
1650 von weit über 3000 Studenten vor allem
aus reformierten Ländern besucht wurde. Hier
stand im Vordergrund der Nachfolger
Calvins, Theodor Beza (1519-1605), der an
der Akademie eine reformierte Scholastik
begründete. Vorherrschend in der Lehre standen

die Fragen nach der Prädestination und
des Schriftprinzips. Ein neues Zentrum
reformierter Orthodoxie entstand in den Niederlanden,

wo humanistische Strömungen die
Prädestination ablehnten. Auch in anderen
Lehren kam es zu zahlreichen Differenzen.
Bemühungen um die Einheit der reformierten
Kirchen blieben erfolglos. Durch die Aufhebung

des Edikts von Nantes durch Ludwig
XIV. traten die Lehrdifferenzen in den Hintergrund.

Die Flüchtlingsnot der sehr zahlreichen
Hugenotten beschäftigte die Reformierten
vorzüglich in der Schweiz. Die meisten Flüchtlinge

konnten nicht hier bleiben und mussten
im Ausland eine Bleibe suchen. Ein ähnliches
Schicksal wie die Hugenotten in Frankreich

erlitt das dissidente Täufertum in der Schweiz.
Im Bernbiet kam es zu eigentlichen «Täuferjagden»,

die erst um 1730 ein Ende nahmen,
als auch dem Pietismus ein Existenzrecht
zuerkannt wurde. Trotz der Spaltung
zwischen der katholischen und reformierten
Kirche, die sich bei der Einführung des
gregorianischen Kalenders 1584 durch die katholischen

Orte in der Schweiz vertiefte, gab es

doch immer wieder Gemeinsamkeiten.
Bezeichnend dafür ist z. B. der Versuch einer
reformierten Ratsdelegation, welche es 1585
unternahm, die Katholiken davon zu
überzeugen, dass man in den Hauptstücken des

christlichen Glaubens doch miteinander
übereinstimme. Die geistige Auseinandersetzung
zwischen den Konfessionen führte zu
kontroverstheologischen Schriften auf beiden Seiten.
Ein düsteres gemeinsames Kapitel in beiden
Kirchen waren die Hexenverfolgungen und
Hexenprozesse, welche von 1550 bis 1750
dauerten und viele schuldlose Frauen zur
Verurteilung und in den Tod führten.
Gemeinsamkeiten finden sich auch in der
Kirchenbaukunst und Musik dieses Zeitalters, im
Barock, der sich in parallelen Erscheinungen
der beiden Konfessionen äusserte. Das sog.
konfessionelle Zeitalter fand seinen Abschluss
in den beiden konfessionellen Bürgerkriegen,
dem Ersten und Zweiten Villmergerkrieg. Der
eigentliche Grund war der Landfriede von
Kappel vomJahre 1531, den die Reformierten
nie ganz verwinden konnten. Die erste
Auseinandersetzung (1656) endete mit dem Sieg der
Fünf Orte, die zweite (1712) mit dem Sieg der
reformierten Partei (Zürich und Bern), der im
Friedensschluss zu Aarau auch zum politischen

Sieg wurde.



Das Schlusskapitel des 2. Teils schildert die
Relativierung der konfessionellen Grenzen und
Lebensformen im 18.Jahrhundert unter dem Ein-
fluss von Rietismus und Aufklärung. Der merkbare

Bevölkerungszuwachs im 18. Jahrhundert

wirkte sich mehr in den reformierten
Gebieten als in den katholischen aus. Gegen 90%
der Bevölkerung waren in der Landwirtschaft
tätig. Die Einführung der Textil- und
Uhrenindustrie änderte nur wenig an der bisherigen
Strukturierung. Hingegen hatte der Umbruch
in der Landwirtschaft verheerende Folgen: die
reichen Bauern profitierten von der Agrarmo-
dernisierung und Aufteilung der Allmend, die
kleinen verarmten, was sich besonders in
ländlichen Gegenden verheerend auswirkte.
Organisatorisch betrachtet, war die reformierte
Schweiz ein föderalistisches Gebilde von
Territorialkirchen; das Territorialprinzip, wonach
die Regierung die Konfession bestimmte, galt
auch in den katholischen Orten. Wichtigere
Beschlüsse der reformierten Kirchen wurden
auf der evangelischen Tagsatzung, die sich im
Zusammenhang mit der eidgenössischen
versammelte, gefasst. Die Katholiken kamen zu
Sondertagungen in Luzern zusammen.
Der Pietismus war die bedeutendste religiöse
Erneuerung im europäischen Protestantismus
zwischen Reformation und Aufklärung. Die
Einheit der pietistischen Bewegung machte
die ursprüngliche, individuelle religiöse
Erfahrung aus, die persönliche «Wiedergeburt»
des sündigen Menschen. Der kirchlichen
Reformation sollte eine persönliche Reformation
folgen. Der Pietismus gab dem Protestantismus

des 17. und 18. Jh.s wertvollste Impulse
und steht in engem Zusammenhang mit der
Aufklärung.
Ziel der Aufklärung war der geistig mündige
Mensch, der sich keiner andern Autorität
verpflichtet weiss als dem freien Urteil der
Vernunft. In der Schweiz war die Aufklärung eher

gemässigt, bis unter dem Einfluss der Französischen

Revolution auch unter Theologen und
in den Kirchen radikalere Ideen verfochten
wurden. Beide Bewegungen weisen
unterschiedliche wie gemeinsame Züge auf. Beide
legen den Ton auf Individualität und
Innerlichkeit, beide haben den gemeinsamen
Grundzug der Humanisierung und Verchrist-
lichung der Menschheit. Der Pietismus in der

Schweiz hat die einzelnen Orte unterschiedlich
geprägt und trat erst am Ende des 18. Jh.s in
Erscheinung. Er hat Menschen aus allen
Schichten der Gesellschaft zusammengeführt.
In ihm sahen die einen ein Ferment der
Erneuerung, andere eine Gefahr für die Einheit
und Reinheit der Kirche, für den sozialen Frieden

und die politische Ordnung; von diesen
wurde er hart unterdrückt. Eine noch stärkere
Bedeutung als der Pietismus erlangte in der
Schweiz die Aufklärung. Ihr Programm war
nicht Gemeinschaft der Kirchen, sondern der
Christen.
Die Entwicklung der katholischen Theologie
im Zeitalter der Aufklärung verlief auf weite
Strecken gegensätzlich zur theologischen
Diskussion innerhalb der protestantischen
Bekenntnisse. Ein stärkerer Einfluss der
aufklärerischen Ideen erfolgt hier erst ab Mitte des
18. Jh.s. Die katholischen Aufklärer forderten
eine Reform der Seelsorge und der Liturgie. Sie
sollte alle Veräusserlichungen beseitigen und
die Gläubigen wieder zu den zentralen Bereichen

des Glaubens führen. Mit der katholischen

Aufklärung des 18. Jh.s verband sich
auch eine Vielfalt von Strömungen, die sich im
Episkopalismus, Gallikanismus, Jansenismus
und Josephinismus zusammenfassen lassen.
Die Ideen der Aufklärung fanden wenig
Eingang in den ländlichen Gebieten. Doch lassen
sich vermehrt in den katholischen Zentren
(Freiburg, Luzern) staatskirchliche Tendenzen

feststellen.
Im Zug der Aufklärung kam es zu einer
Reduktion der zahlreichen Feiertage in den
katholischen Ständen. Als der Bischof von Konstanz

die nicht römischen Gemeindefeiertage
abschaffen wollte, wehrte sich Stadt und Land
heftig dagegen. Erst in der 2. Hälfte des 18.

Jh.s drangen die kirchlichen und weltlichen
Behörden mit einer Revision des Festtagskalenders

durch, aber der Widerstand war gross,
weil viele darin eine Angleichung an die
Reformierten sahen. Im Bistum Konstanz kam es

unter Generalvikar I. H. von Wessenberg
(1774-1860) zu einer Liturgie- und Seelsorgs-
reform. Schon vorher gab es Bestrebungen
einzelner Seelsorger, die deutsche Sprache, besonders

in Kirchenliedern, im Gottesdienste
einzuführen, aber mit wenig Erfolg. Noch immer
gab es katholische Geistliche, welche der deut-



sehen Bibellesung skeptisch gegenüberstanden,

obgleich schon lange deutsche Übersetzungen

zur Verfügung standen.
Reformbestrebungen finden sich auch im Kirchenbau,
in dem nicht mehr der Barock einzig massgebend

war. Entgegengesetzte Richtungen in der
Morallehre (Probabilismus bzw. Rigorismus)
führten zu Richtungskämpfen unter den
Lehrorden. Die Aufklärer waren den Jesuiten
gegenüber, welche in den katholischen Zentren
der alten Eidgenossenschaft das Bildungsmonopol

beanspruchten, weitgehend negativ
eingestellt. Das «Nützlichkeitsdenken» der
Aufklärung drang auch in die Klöster ein, von
denen man erwartete, dass sie sich vermehrt in
den Dienst des Volkes und des Staates stellten.
Im 18. Jh. wurde nur das Kartäuserkloster
Valsainte FR aufgehoben. Das Zisterzienserkloster

St. Urban wurde ein Zentrum für die
Schulreform.
Die geistigen Veränderungen im 18. Jh. führten

zu einer Gesinnung der Toleranz auf beiden

Seiten. Das Gemeinsame lag besonders
auf humanitärer und gemeineidgenössischer
Ebene. Der erneute Konfessionalismus des 19.

Jh.s aber verdrängte nochmals die Ansätze zur
konfessionellen Toleranz und Ökumene.
Eine wichtige Rolle in der Verbreitung des

Ideengutes der Aufklärung und zur Begegnung

über die Konfessionsgrenzen hinweg
spielte die aufkommende Gesellschaftsbewegung

(Lesegesellschaften, gemeinnützige
usw.), wobei die 1761/62 in Bad Schinznach
gegründete «Helvetische Gesellschaft» eine
Sonderstellung einnahm. Sie wollte sich in den
Dienst einer nationalpolitischen Neuorientierung

stellen und wurde zu einem Sammelpunkt

aller aufgeklärten Reformfreunde.
Der 3. Teil Neuzeit (von 1800 bis zur
Gegenwart) gibt im 1. Kapitel eine Einführung
in Hie Zeit des Umbruchs der Eidgenossenschaft.

Die alte Eidgenossenschaft bricht im
Gefolge der Französischen Revolution zusammen

und wird zur kurzlebigen Helvetischen
Republik. Wie der Handel und die Industrie
soll auch die Religion die volle Freiheit erlangen.

Alle Religionen werden anerkannt, soweit
sie die öffentliche Ordnung nicht stören. Die
Verfassung verbietet allen kirchlichen
Amtsträgern die Ausübung eines öffentlichen Amtes.

Die Demokratie wird als eine Frucht der

Freiheit und Brüderlichkeit dargestellt. In der
Frage der Interpretation der neuen Verfassung
bzgl. Religion teilte sich die Regierung in zwei
Richtungen: den Verfechtern einer totalen
Säkularisierung stellte sich Kultusminister
Stapfer gegenüber, der sich für ein durch die
Erkenntnis der Vernunft gereinigtes Christentum

einsetzte und durch eine helvetische Kirche

die Glaubensspaltung beseitigen wollte.
Die Geistlichen sollten in den Dienst des Staates

treten und von diesem besoldet werden.
Der Bürgereid, den das Direktorium von allen
Bürgern verlangte, wurde von protestantischer

Seite im allgemeinen geleistet; auf
katholischer Seite z. T. verweigert; der Nuntius

und der einflussreiche Abt von St. Gallen,
Pankraz Vorster (1753-1829), waren die
Hauptgegner.
Im Geist der Französischen Revolution sollte
eine Moralreligion aufgebaut und die bisherigen

kirchlichen Institutionen abgebaut werden.

Am 20. Juli 1798 wurde die Aufnahme
von Novizen verboten; am 17. September wurden

die 133 Klöster und Stifte aufgehoben und
zum Nationalgut erklärt, im folgenden April
alle Prozessionen und Wallfahrten verboten.
Die Regierung verlangte das Bestätigungsrecht

bei der Wahl von Bischöfen und das

Genehmigungsrecht aller Hirtenbriefe; der
Nuntius musste das Land verlassen.
Obwohl die Regierung den konfessionellen
Frieden wahren und die Gottesdienste vor
jeder Störung schützen wollte, trieben die
antirömischen Bestimmungen die Katholiken in
die Arme der Gegenrevolution. Trotzdem
Stapfer die reformierten Geistlichen als
«aufgeklärter» und als «Väter und Freunde unseres
Volkes» bezeichnete, lehnten sich auch die
Protestanten gegen die Revolution auf, als die
Schweiz zum Schlachtfeld Europas wurde.
Dem wachsenden Widerstand gegenüber dem
Regime und seinen utopischen Plänen wurde
in der von Napoleon diktierten Verfassung
von Malmaison (Mai 1801) wenigstens
teilweise Rechnung getragen.
Die seit dem 19. August 1798 mit Frankreich
verbündete Schweiz wurde 1799 Kriegsschauplatz,

auf dem sich die europäischen
Monarchien und Napoleon gegenüberstanden.
Österreichs anfängliche militärischen Erfolge
führten in der Ostschweiz zu den alten Zu-



ständen; aber der Sieg General Massénas über
die russischen Truppen am 25./26. September

1799 bei Zürich stellte im ganzen Land die
Helvetische Republik wieder her. Da die
Kriegskontributionen das Land ruiniert und
in eine Hungersnot geführt hatten, konnte
auch die Verfassung von Malmaison, die den
Kantonen einige Rechte zurückgab, den
Niedergang der Helvetik nicht aufhalten. Vier
Staatsstreiche zwischen 1800 und 1802 führten

zu ihrem Ende. Der Waffenstillstand in
Europa erlaubte es Napoleon, seine Truppen
aus der Schweiz zurückzuziehen, was hier zum
Chaos führte. Da nur Frankreich helfen konnte,

baten 70 Schweizer Notabein Napoleon
um seine Vermittlung. Die Mediationsakte
vom Februar 1803 brachte wieder Ruhe in das
Land: die kantonale Hoheit wurde wieder
eingeführt. Waadt, Aargau und Thurgau wurden
vollberechtigte Kantone; zu denen 1805 durch
Grossratsbeschluss der aus den Ländereien der
bisherigen souveränen Abtei geschaffene Kanton

St. Gallen hinzukam; das zerbrechliche
Gleichgewicht des alten Staatenbundes wurde
dadurch zugunsten der reformierten Kantone
auseinandergebrochen.
Nach der Niederlage Napoleons 1813 wurde
auch die Mediationsverfassung aufgehoben.
Durch den Wienerkongress 1814/15 kam es

zu einer weitgehenden Wiederherstellung der
vorrevolutionäre Verhältnisse.
Die Siegermächte verpflichteten die Schweiz
zur immerwährenden Neutralität und mass-
ten sich das Recht an, sich jederzeit in deren
innere Angelegenheiten einzumischen. 1815
gaben sich die Kantone im sog. Bundesvertrag
eine neue Verfassung, die einen Bund von 25
souveränen Kantonen und Halbkantonen
umfasste. Beim Übergang vom Staatenbund
zum Bundesstaat von 1848 spielten religiöse
Motive eine wichtige Rolle. In dieser Zeit
beginnt die Umwandlung der Schweiz vom
Agrar- zum Industriestaat, was zu einer
allmählichen Verstädterung führte, aber auch eine

Verarmung und Auswanderungswelle zur
Folge hatte. Für Unruhe sorgten auch religiöse
und politische Kräfte, die das Europa der
Restauration erschütterten.
Zu den religiösen Kräften der protestantischen

Kirchen ist die Erweckungsbewegung zu
zählen, die eine religiöse Erneuerung, aber

auch eine weitere Aufsplitterung des
Protestantismus mit sich brachte. Neben den
Landeskirchen kam es zur Gründung von
Freikirchen, die von der Kultusfreiheit
profitierten. Die ersten Erscheinungen der Erwek-
kungsbewegung traten in Genf auf, wo die
Studenten der theologischen Fakultät mit der
Aufklärungstheologie unzufrieden waren und
sich unter dem Einfluss von César Malan
(1787-1864) der Theologie Calvins zuwandten.

Die Erweckung geriet immer mehr in
Gegensatz zu den offiziellen protestantischen
Kirchen, welche sich Nationalkirchen nannten

und in der Erweckung eine Gefahr für
Schismen befürchteten. Zur gleichen Zeit
wurden zahlreiche protestantische Werke
gegründet, die z. T. noch heute bestehen:
Bibelgesellschaften (schon 1804 in Basel),
Missionsgesellschaften (bes. bekannt die 1815
gegründete Basler Mission, die in Missionsländern

echte Pionierarbeit leistete), kirchliche

Hilfsvereine (zur Unterstützung der
Protestanten in der Diaspora, wo auch vereinzelt

Pfarreien entstanden), Waisenhäuser,
Wohnheime usw. Von Deutschland und England

aus kam es zur Gründung von sozialen
Einrichtungen: Diakonissenhäuser (Bern und
Basel u. a.). In derselben Zeit gab es an den
Universitäten zahlreiche Persönlichkeiten
(wie Alexandre Vinet in Lausanne), deren
Einfluss sich bis ins 20. Jh. erstreckte. Gegen den
religiösen Radikalismus im Zusammenhang
mit der neuen Verfassung wandte sich die
Gründung der evangelischen Freikirche in der
Waadt, die mit ihrer theologischen Fakultät
ein aktives Zentrum des französischen
Protestantismus wurde.
Die politischen Umwälzungen dieser Zeit er-
fassten die kirchliche Organisation der
katholischen Kirche Schweiz noch stärker als die
kantonal organisierten protestantischen
Landeskirchen; sie ist durch Provisorien
gekennzeichnet. Im Gefolge des Wienerkongresses
(1815) kam das weltliche Territorium des
Fürstbistums Basel an die Kantone Basel und
Bern; das neue Bistum Basel, dem Papst Pius
VII. Teile des schweizerischen Anteils des
bisherigen Bistums Konstanz zuteilte, wurde erst
durch das Konkordat mit dem Hl. Stuhl vom
26. März 1828 errichtet; im Geheimvertrag
von Langenthal sicherten sich die Bistums-



Die Diözesen nach 1813
Die Bistümer der Schweiz unterstehen keinem Erzbistum. | (i) | ßjstum Basel
sondern direkt der päpstlichen Jurisdikton. 1313 formelle Trennung der Ost- und

Innerschweizer Kantone vom Bistum
Konstanz
1828 Neugründung des Bistums
Basel mit Sitz des Bischofs in
Solothurn
1859 Trennung des Tessins vom
Bistum Como bzw. Erzbistum
Mailand («ambrosianische Täler»},
Apostolische Administratur Lugano,
1888 Anschluss an das Bistum Basel

und Lugano. 1971 eigenes Bistum

Lugano

Bistum Chur
1819 die ganze Ost- und
Innerschweiz umfassend,
1823 Doppelbistum Chur und

St. Gallen

Bistum St. Gallen: 1847 eigenes
Bistum

Bistum Lausanne, Freiburg, Genf:

1819 Eingliederung Genfs, aber

eigener Generalvikar

Bistum Sitten

kantone die staatskirchliche Hoheit in der Di-
özesankonferenz, die sich 1873 für berechtigt
hielt, Bischof Lachat abzusetzen, und heute
noch bei der Bischofswahl aktiv wird. Das
Bistum Chur verlor Vorarlberg und den Vintsch-
gau, wurde 1823 als Doppelbistum Chur-St.
Gallen reorganisiert, bis 1846 St. Gallen (mit
Appenzell) ein eigenes Bistum wurde. Das
Bistum Sitten blieb in den bisherigen Grenzen
erhalten. Der Kanton Genf, der 1814/15 sa-
voyische Gebietsteile zugeteilt erhielt, wurde
dem seit der Reformation in Freiburg residierenden

Bischof von Lausanne-Genf unterstellt,

der erst seit 1924 den Titel Bischof von
Lausanne-Genf-Freiburg führt.
In der Übergangszeit bildeten Pfarreien und
Klöster Fixpunkte für die Glaubensweitergabe.

Die Pfarreiorganisationen wurden von den
politischen Wirren verschont, die Klöster
wurden durch die Mediationsakte wiederhergestellt.

Der Pfarrer nahm in den Pfarreien
eine zentrale Rolle ein. Unter der Aufhebung
des Jesuitenordens 1773 litt die Ausbildung
des Klerus, wenn auch ihre Kollegien in den
katholischen Städten meistens durch
Weltgeistliche und Exjesuiten weitergeführt wurden.

Das erste Priesterseminar erstand 1806 in
Luzern durch die Initiative des Konstanzer

Generalvikars von Wessenberg gegen die
Opposition der Nuntiatur. Das vom Basler
Bischof I860 in Solothurn errichtete Seminar
wurde schon 1870 staatlicherseits aufgehoben.

Die Entwicklung der seit dem 17. Jh.
bestehenden theologischen Lehranstalt in Luzern
litt unter dem Wechsel der politischen
Richtungen des Regimes. Doch konnte sich hier für
kurze Zeit die «Luzerner romantische Schule»
entwickeln, die im Gegensatz zur
Aufklärungstheologie einen engeren Anschluss an
Schrift und Tradition suchte. Für das Priesterbild

war der Einfluss des Theologen J. M. Sailer

in Dillingen und Ingolstadt bestimmend.
Mehr als Vs der Geistlichen im Kanton Luzern
standen dem liberalen Geist nahe. Dieser liberale

Klerus starb nach 1850 allmählich aus,
seine letzten Vertreter schlössen sich der
christkatholischen Bewegung an. Die Abkehr vom
liberalen Gedankengut führte die Geistlichen
zu einem geschlossenen Priesterideal, in
Anlehnung an Kurie und Papst. Der eidgenössische

Dank-, Buss- und Bettag, den die Tagsatzung

im August 1832 festlegte, ist ein Zeichen
und die Frucht der sich anbahnenden ökumenischen

Beziehungen.
(Fortsetzung folgt)

Fürstentum Liechtenstein

zum Bistum Chur


	Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz [Fortsetzung]

