
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 2

Artikel: Wo das Mönchtum seine Wurzeln hat : Eindrücke aus dem koptischen
Makariuskloster in der sketischen Wüste

Autor: Sexauer, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wo das Mönchtum seine Wurzeln hat
Eindrücke aus dem koptischen Makariuskloster in der sketischen Wüste

Br. Leonhard Sexauer

Am Ende meines Studienjahres in Jerusalem
bot sich die Gelegenheit, nach Ägypten zu
reisen. Meine Absicht war, dort, soweit möglich,
die Wurzeln des alten Mönchtums kennenzulernen

und die Wüste, in die sich die Mönchsväter

zurückzogen, um in der Einsamkeit Gott
zu dienen und treu zum Evangelium zu leben.
Da ich von Kairo aus die Telefonnummer des
Klosters Deir Abu Makar (Makariuskloster)
im Wadi el-Natroun nicht ausfindig machen
konnte, entschloss ich mich, unangemeldet
einfach mit dem Bus in die Wüste zu fahren
und zu hoffen, dass ich ein paar Tage Unterkunft

in diesem Wüstenkloster finde. Irgendwo

an der Wüstenstrasse zwischen Kairo und
Alexandria spuckte mich der Linienbus dank
hilfsbereiter Ägypter an der richtigen Stelle

aus. Etwa drei Kilometer musste ich dann
durch die Hitze zu Fuss weitergehen, eine
kerzengerade Allee entlang. Hinter den bewässerten

Bäumen war die Wüste: Sand, Sand, Sand,
wie im Bilderbuch.
Endlich kam ich an das Einfahrtstor der riesigen

Klostermauer, die insgesamt 12 oder 13
Kilometer lang ist. Ein grosses Schild verkündete

einen Beschluss von 1992: «no visitors!»
(keine Besucher!). Da ich unangemeldet war,
hatte ich natürlich damit rechnen müssen,
und so war ich sehr gespannt, wie das Abenteuer

Wüste jetzt weitergehen wird. Man
öffnete das Tor, und ein Mönch brachte mir Wasser

zum Trinken. In meinem grossen Rucksack

hatte ich ein Empfehlungsschreiben und
meine Kutte, womit ich mich als Mönch
ausweisen konnte. Der Pfortenbruder erklärte
mir, dass das Kloster an sich keine Gäste mehr
aufnehme und dass er mir nicht sagen könne,
ob der Igoumenos eine Übernachtung erlaube.
Ein Auto brachte mich die restlichen zwei
Kilometer innerhalb der Mauer zum eigentlichen

Klosterkomplex, der wie eine Trutzburg
aus dem Sand emporragt. Im lauschigen
Schatten der Sträucher im Klosterhof empfing
mich der Gastpater, begutachtete kritisch
mein Schreiben und wies mir ein Zimmer zu,
ohne mir sagen zu können, wie viele Nächte
man mir erlaubt. Der Gästetrakt, der seit der
Schliessung für Besucher wohl in der Regel leer
stand, war sehr staubig und das Zimmer sehr
klein und einfach. Es war aber angenehm
ruhig und besinnlich, und ich merkte bald, dass
höchstens einmal täglich ein Auto voll Pilger
Zutritt fand, um die Reliquien in der Klosterkirche

zu besuchen. Gleich drei heilige Mönche

namens Makarius werden hier verehrt,



Blick aufdie Gebäude im. Inneren der Klosteranlage.

einer davon, der heilige Makarius der Grosse,
ein Schüler des wichtigsten ägyptischen
Mönchsvaters, des heiligen Antonius des

Grossen, hat das Kloster im 4. Jahrhundert
gegründet, indem er als Wüsteneremit
allmählich viele Schüler um sich sammelte, die er
im asketischen Leben der Wüstenmönche
unterwies. Seither ist der Ort ununterbrochen
von Mönchen besiedelt, und noch heute leben
die Mönche nicht nach einer bestimmten
Regel, sondern der Abt gilt selber als lebende
Regel, in dem er die Belange des Klosters im
Geist der Wüstenväter, nach den individuellen

Fähigkeiten und Bedürfnissen der einzelnen

und durch sein eigenes Vorbild regelt.
In den ersten Tagen fühlte ich mich sehr stark
an die alten Wüstenväter erinnert, wie sie

gegen allerlei widerliche Dämonen zu kämpfen
hatten. Jedenfalls blieben die Dämonen der
Wüste auch bei mir nicht aus: Übelkeit und
Magenbeschwerden, Kopfweh, und nachdem
das alles bezwungen war, brach die dritte

ägyptische Plage aus. Es schien, «in ganz
Ägypten wurden aus dem Staub auf der Erde
Stechmücken» (Ex 8,13). Im Kampf gegen
diese Tiere war ich wenig erfolgreich und spürte,

dass ich eben doch ein verweichlichter
westlicher Mönch bin und kein Wüstenasket.
Auch die Hitze war aus dem Zimmer nicht
herauszubringen, denn wenn ich den kühlen
Abendwind durch die kleine Luke in mein
Zimmer einlassen wollte, dann blies er auch
gleich den Sand der Wüste in mein Bett. Um
so mehr stieg aber meine Bewunderung für die
Mönche, die ihr ganzes Leben hier ausharren
und immer wieder, vor allem in der Fastenzeit,
Wochen oder Monate als Eremiten in einer
einsamen Höhle in der weiteren Umgebung
des Klosters zubringen, ganz in der Tradition
des ägyptischen Mönch turns des 3. und 4.

Jahrhunderts.
Die Klostergebäude bilden ein riesiges Oval
moderner Gebäude, die wie eine hohe Mauer
die unwirtliche Sandwüste vom grünen Innen- 36



Wehrturm aus dem 5. Jahrhundert. Bei einem

Überfall konnten sich die Mönche in ihn zurückziehen.

Hauptkirche (7.Jahrh.). Sie ist dem Wüstenvater
Makarius geweiht. Der moderne Kirchturm dient
als Wasserturm.

hof trennen. Hier im Inneren stehen die ältesten

Teile des Klosters. Der Wehrturm aus
dem 5. Jahrhundert sicherte dem Kloster
jahrhundertelang das Überleben, wenn Berber
oder Sarazenen das Kloster überfielen und
plünderten. Eine Zugbrücke konnte
hochgezogen werden, wenn sich alle Mönche im
Turm befanden, und dann war der massige
Turm quasi uneinnehmbar. Drei sehr alte
Kirchen gehören zum Kloster, darunter die
Hauptkirche, die im Grundbestand aus dem
7. Jahrhundert stammt und die Reliquien der
drei heiligen Makarioi beherbergt. Daneben
werden hier auch Gebeine von Johannes dem
Täufer und dem Propheten Elischa verehrt, die
aber vor noch nicht allzulanger Zeit unter dem
Kirchenboden entdeckt wurden. Mag man die
Echtheit gerade dieser beiden Reliquien auch
bezweifeln, die Reliquienfrömmigkeit der
Kopten zeugt von einem grossen Vertrauen in

37 die Fürsprache der Heiligen.

Sehr eindrucksvoll ist die Leistung, die dieses
Kloster inmitten der Wüste auf dem Gebiet
der Land- und Viehwirtschaft vorzuweisen
hat. Riesige Mengen von Wasser, aus der Tiefe
gepumpt, sorgen für Fruchtbarkeit, und die
riesigen Flächen (es handelt sich um etwa 500
ha) werden teilweise mit Helikoptern bewässert.

Schafe und Rinder, eine riesige Hühnerhaltung,

Fischteiche, Plantagen mit Oliven,
Bananen und Melonen, Futterpflanzen und
Dattelpalmen, all das trotzen die 110 Mönche
zusammen mit 400 Arbeitern dem Wüstenboden

ab. Das Kloster hat es sich zur Aufgabe
gemacht, neueste Züchtungen von Pflanzen
und Vieh auf ihre Tauglichkeit für das ägyptische

Klima hin zu prüfen. Damit leistet es in
einem Land wie Ägypten, wo die Ernährung
der Bevölkerung in der Zukunft keineswegs
gesichert ist, unschätzbare Dienste. An diese
klösterliche Landwirtschaft muss ich jetzt
beim Beten des 107. Psalmes immer denken:



Blick in die Sandwüste derSketis (Wadi el-Natroun).

«Er macht die Wüste zum Wasserteich,
verdorrtes Land zu Oasen.
Dort siedelte er Hungernde an,
sie gründeten wohnliche Städte.
Sie bestellten Felder, pflanzten Reben
und erzielten reiche Ernten.
Er segnete sie, so dass sie sich gewaltig
mehrten,
er gab ihnen grosse Mengen an Vieh»
(Ps 107,35-38).
Am meisten Eindruck machte mir aber die
spirituelle Ausstrahlung, die das Makariuskloster

auf die ganze koptische Kirche hat. Es

sind vor allem das Leben, das Wirken und die
Schriften des Abtes des Klosters, Abuna Matta
el-Meskeen, die das Kloster für die koptische
Kirche so bedeutsam machen.
Abuna Matta lebte lange Jahre als Eremit in
einer Höhle in der Wüste, fernab von jeder
Zivilisation. Dort sammelte er einen Schülerkreis

um sich, bis ihn der damalige koptische
Patriarch Papst Cyrill bat, in das vom Aussterben

bedrohte Kloster des heiligen Makarius

neues Leben zu bringen. Abuna Matta leistete
diesem Ruf zusammen mit seinen Eremitenschülern

1969 Folge und brachte das Kloster
und das koptische Mönchtum überhaupt zu
einer ungeahnten Blüte. Hatte das Deir Abu
Makar vor seiner Ankunft gerade noch sechs
alte Mönche, so zählt es heute 110, zumeist
junge Akademiker. Auch die anderen drei
Klöster im Wadi Natroun sind sehr stark
geworden. Das Kloster Deir el-Baramus zählt
etwa 70, das Deir es-Surjan 100 und das Kloster

Amba Bschoi, wo Papst Schenuda III. eine
Residenz hat, 150 Mönche. Auch wenn die
Zahlen zur Zeit des heiligen Makarius noch
wesentlich grösser waren (damals lebten
Tausende von Mönchen im Wadi el-Natroun), so

zeugen die grossen Zuwachsraten in den
Klöstern von der Lebendigkeit des Glaubens
in der ägyptischen Kirche heute.
Die Gottesdienste in den Klöstern sind immer
noch in koptischer Sprache, auch wenn in den
Pfarreien inzwischen die Volkssprache
(Arabisch) Einzug gehalten hat. Bevor man die 38



Während des Morgengottesdienstes. Die Schuhe der Mönche werden vor der Kirchtür ausgezogen und
stehen gelassen.

39

Kirche betritt, zieht man die Schuhe aus, wie
es Gott dem Mose vor dem brennenden Dornbusch

befahl: «Leg deine Schuhe ab; denn der
Ort, wo du stehst, ist heiliger Boden» (Ex
3,5). Morgens um vier Uhr findet der
Morgengottesdienst statt, zu dem auch die Laudes
gehören. Er dauert zwei Stunden und enthält
ausser den Psalmen und den jeden Morgen
wiederkehrenden Liedern aus dem Alten
Testament gesungene Kommentare zu den Can-
tica, die sehr kunstvoll, rhythmisch und dezent
mit Zimbeln begleitet werden. Eucharistie
wird gemäss der Tradition des frühen Mönch-
tums nur am Sonntagmorgen gefeiert, dann
aber mit der ganzen Klostergemeinschaft, und
man ist dann von zwei Uhr nachts bis acht Uhr
morgens in der Kirche. Der Gesang ist für
unsere Ohren sehr fremd, wenig melodiös, dafür

aber sehr rhythmisch. Die Kirchen sind
ähnlich den Moscheen ganz mit Teppichen
ausgelegt. In der Regel stehen die Mönche
während des gesamten Gottesdienstes, oder sie
kauern zwischendurch auf dem Boden.

Die Mönche waren zurückhaltend, aber sehr
freundlich, und ich bekam einiges erklärt, was
mir den Zugang zu Lebensform und Liturgie
erleichterte. Es war für mich ein sehr
eindrucksvolles Erlebnis, dorthin reisen zu dürfen,

wo das christliche Mönchtum seinen
Anfang nahm und auch heute noch ein lebendiges
Mönchtum anzutreffen ist, das ganz vom Be-
wusstsein geprägt ist, den Geist der Wüstenväter

in unserer Zeit weiterleben zu lassen.


	Wo das Mönchtum seine Wurzeln hat : Eindrücke aus dem koptischen Makariuskloster in der sketischen Wüste

