
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 1

Artikel: Der heilige Thomas von Aquin (1224/25-1274)

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Gedenktag am 28. Januar:

Der heilige Thomas von Aquin
(1224/25-1274)

P. Ambros Odermact

Beim Namen Thomas von Aquin wird
vielleicht der eine oder andere Leser bei sich denken,

das ist doch dieser gelehrte Theologe aus
dem Mittelalter, ein «Intellektueller» also.
Wie soll ich zu einem so grossen Denker und
seinem Werk Zugang finden? Das ist alles zu
hoch für mich und geht an meinem Leben
vorbei. Es wäre schade, wenn wir uns durch ein
solches Vorurteil den Weg zu einem
liebenswürdigen, gemütvollen und auch bescheidenen

Menschen verbauen würden. Ist es nicht
gerade das Zeichen eines wirklich weisen
Menschen, dass er es versteht, auch komplizierte
Gedankengänge einem interessierten Zuhörer
anschaulich und verständlich darzulegen? Hören

wir doch einfach einmal in ein Gespräch
hinein, das Thomas mit einem Freund und
Mitstudenten geführt hat, als dieser ihn
besuchte, um über Gott zu sprechen.

Frage und Antwort führen in die Tiefe

«Du hast so viel studiert», begann der Freund,
«auch ich habe schon viel gelesen und nachgedacht,

aber ich kann nicht glauben, dass es

einen Gott gibt.» «Das kann ich gut verstehen»,

sagte Thomas, «denn man kann ihn
nicht sehen wie einen Tisch, einen Baum oder
auch einen Menschen. Er ist kein Ding.»
«Wenn er kein Ding ist, was ist er dann, doch
wohl nichts», meinte der Freund. «Nein»,
antwortete Thomas, «was man nicht sehen
kann, ist deshalb noch lange nicht nichts.
Schau, du kannst mich zwar sehen, aber dass
ich dein Freund bin und zwischen uns Freundschaft

besteht, das kannst du nicht sehen.»
«Ja, das ist richtig», erwiderte der Mitstudent,
«aber ich kann es erfahren, zum Beispiel als du



mir geholfen hast, als sie mich wegen meiner
Ansichten von der Universität wegjagen wollten.»

« Genau das meine ich auch », antwortete Thomas,

«Gott muss man erfahren können. Es

geht nicht an, wie manche sagen, dass wir nur
eine Idee in unserer Seele hätten, die uns sagt,
dass Gott existiert.» «Hierin kann ich dir
zustimmen», sagte der Freund zu Thomas, «aber
wie kann man Gott erfahren?» «Ich habe dir
doch gesagt», antwortete Thomas, «dass du
zwar die Freundschaft, die Treue und Liebe
nicht als Gegenstand deines Wissens haben
kannst, aber dass du sie durch das Verhalten
deines Freundes, deiner Frau erfahren
kannst.» «Das sehe ich ein, aber wie kann ich
das Verhalten Gottes erfahren, wie begreifen,
was er tut?»
Thomas schwieg einen Augenblick, und der
Freund konnte erkennen, wie wichtig ihm diese

Frage war. «Schau», begann Thomas langsam

zu reden, «schau in unsere Welt. Hier
siehst du eine Schwalbe fliegen, alles auf der
Erde ist in Bewegung, alles verändert sich, und
nach einem strengen Winter, in dem die Natur

gestorben zu sein scheint, beginnt doch
wieder im Frühling alles grün zu werden. Aber
wir erfahren nicht nur, dass alles in lebendiger
Bewegung ist, sondern auch, dass alles, was
geschieht, eine Ursache hat. Ein Baum
entsteht, ein Mensch wird geboren, und dies alles
hat seine Ursache. In all diesen schönen Dingen

sehen wir einen Sinn, ein Ziel, aufdas alles
hinstrebt. Der Same hat seinen Sinn, der
Regen und die Sonne, kurz, die ganze Natur
erscheint uns in einem sinnvollen Zusammenhang.

Glaubst du denn, dass dies alles ein blinder

Zufall ist, unser ganzes Leben, unsere ganze
Welt?»

«Du hast recht, das widerspricht unserem
Denken, es wäre ganz unverständlich.» «Ja»,
sagte Thomas, «wenn du mir soviel
zugestehst, dann darf ich wohl sagen, dass ich in der
Erfahrung des Schönen, Guten und Wahren in
der Welt eine Gotteserfahrung mache, denn
all dies Leben in der Welt, all das Blühen,
Wachsen, Samentragen, Vergehen und
Wiedererstehen, all das hat in meinen Augen einen
letzten Sinn, und den nenne ich Gott, und ich
meine, dass dies alle Menschen als Gott
bezeichnen.»

«Du hast versucht, mir eine gute Erklärung zu
geben», sagte der Freund, «aus der Erfahrung
unserer Welt schliesst du also auf Gott, der
unsere Welt gleichsam als letzter Sinn in
seinen Händen hält.» «Ja, das habe ich sagen
wollen. Freilich, es ist kein Beweis, so wie du
2+2 4 beweisen kannst, aber so wie ich deine
Freundschaft darin erfahre, was du für mich
tust und wie du dich für mich einsetzest, so
kann ich Gott erfahren in der lebendigen
Welt.»
Dann schwiegen beide lange. Schliesslich sagte
der Mitstudent zögernd: «Ich kann dich
verstehen, Thomas, wer so spricht, muss ein
glücklicher Mensch sein. Und wer möchte
nicht glücklich sein Ich kann es einfach nicht,
aber über das, was du gesagt hast, will ich
lange nachdenken.» Thomas drückte ihm zum
Abschied die Hand. Wie immer sich auch der
Fragesteller entscheiden wird, ihre Freundschaft

wird bleiben.
Dieses Gespräch zeigt, wie einfühlsam Thomas

aufdie Situation eines anderen Menschen
eingehen konnte und wie er ihn zu verstehen
suchte. Er selber hat allerdings schon in jungen
Jahren erfahren müssen, wie schwer es ist,
wenn sogar die eigene Familie kein Verständnis

aufbringt für die Wahl eines bestimmten
Lebensweges. Dies wird deutlich aus seiner
Lebensgeschichte, die der Neapolitaner Wilhelm
von Tocco, ein Schüler des Thomas und ebenfalls

Dominikaner, nach 1319 verfasste im
Hinblick auf dessen Heiligsprechung.

Unter dem Druck der Familie

Thomas wurde 1224 oder 1225 auf Rocca-
secca, einer auf einem Felsen gelegenen Burg,
geboren. Von dort aus konnten die grossen
Ländereien überblickt werden, über die sein
Vater, Graf Landulf, Herr von Aquino,
herrschte. Der Vater, der aus lombardischem
Adel stammte, war entfernt mit dem staufischen

Kaiserhaus verschwägert. Er stand im
Dienst von Kaiser Friedrich II., der wegen
seines Kampfes gegen den Papst mehrmals
exkommuniziert wurde. Roccasecca liegt in der
Campagna, etwa 30 Kilometer nördlich von
Neapel und gehörte damals zum Königreich
Sizilien. Die Mutter des hl. Thomas, Donna



Theodora, war eine neapolitanische Adelige
mit normannischer Abstammung.
Im Alter von etwa fünfJahren wurde Thomas
zu der nicht weit entfernt gelegenen
Benediktinerabtei Montecassino gebracht, wo die
Mönche eine Klosterschule unterhielten. In
diesem Kloster, der Wiege des benediktini-
schen Mönchtums, das der hl. Benedikt im
Jahre 529 gegründet hatte, erhielt Thomas
seine erste Bildung. Er war nicht nur Schüler,
sondern auch «Oblate» der Benediktiner. Das
heisst, dass seine Eltern die älteren Söhne für
die Nachfolge ihres Vaters vorgesehen hatten
und Thomas dem Kloster anvertrauten. Damit

verband sich, wie damals üblich, der
heimliche Wunsch, ihr Sohn würde einmal in
der Abtei oder in der Gesamtkirche eine
bedeutende Stellung einnehmen.
Thomas wurde in die Lebensweise der
Benediktiner eingeführt. Sein Alltag war jetzt
geprägt von Gebet, Arbeit und den feierlichen
Gottesdiensten. Seine hier grundgelegte
Frömmigkeit spiegelt sich wohl wider in den
Texten, die er viele Jahre später bei der Einführung

des Fronleichnamsfestes im Auftrag von
Papst Urban IV. verfasste. Noch heute singen
wir das «Adoro te devote» (Gottheit tief
verborgen: KGB 532), das «Pange lingua» (Preise,

Zunge, das Geheimnis: KGB 529) und das

«Lauda, Sion, Salvatorem» (Deinem Heiland,
deinem Lehrer: KGB 536).
Der Aufenthalt im Kloster Montecassino ging
für Thomas ganz plötzlich zu Ende. Die
bedeutende Abtei war in den Streit zwischen
Papst und Kaiser verwickelt. Im Jahr 1239
exkommunizierte Papst Gregor IX. Kaiser
Friedrich IL Dieser wollte sich nicht unterwerfen,

sondern baute Montecassino zu einer
Festung aus und vertrieb die Mönche zusammen
mit den Schülern. Auf Anraten des Abtes
schickte der Vater den jungen Thomas zum
Studium an die Universität von Neapel. Seit
etwa zehn Jahren gab es dort einen Konvent
der Dominikaner. So lernte er das Ordensideal
des hl. Dominikus (1170-1221) kennen, das
ihn faszinierte. Die Bettelorden, die zu Beginn
des 13. Jahrhunderts entstanden, wollten sich
anderen Herausforderungen stellen als die
Benediktiner und Zisterzienser. Franziskus von
Assisi und Dominikus gründeten Gemeinschaften

von Brüdern, die in den volksreichen

VERA EFFIGIES

SANCTI THOMAE
AQUINATIS

DOCTORIS ECCLESIAE.
Juxta Originale ex Monte Cassino.

«Wahrhaftiges Bildnis» des hl. Thomas von
Aquin, dessen Original in Montecassino auße-
wahrt wird.

Städten, besonders in Universitätsstädten, in
Armut lebten, angewiesen auf die Almosen
der Gläubigen. Dabei stand vor allem für die
Dominikaner eine solide Unterweisung in den
Wahrheiten des Glaubens im Vordergrund.
Sie wollten Prediger sein und das Ideal der
Armut und der Kontemplation mit der Pflege
der Wissenschaft verbinden.
So bat Thomas um 1243/44 in Neapel um
Aufnahme in den Orden des hl. Dominikus,
dies gegen den ausdrücklichen Willen seiner
Familie, die seine Karriere anders sah. Die
Aufnahme wurde ihm gewährt. Zunächst
nach Rom, dann vom Ordensgeneral nach
Bologna gesandt, wurde er unterwegs von seinen
älteren Brüdern überfallen. Es war im Mai
1244, als Bruder Thomas als Gefangener die
väterliche Burg San Giovanni Campano
betreten musste. Unter strengen Haftbedingungen

hielt ihn dort seine Familie zwei Jahre lang



fest. Da er konsequent bei seinem Entschluss
blieb, weichten sich die Fronten allmählich
auf. Wie der Chronist Wilhelm von Tocco
festhält, hatte seine Mutter schliesslich ein
Einsehen und meinte, es sei unsinnig, gegen
den Hl. Geist anzukämpfen. «Sie liess in
kluger Weise zu, dass die Bewachung vernachlässigt

und er aus einem Fenster der Burg an
einem Strick herabgelassen wurde. Dort nahmen

ihn die bereitstehenden Brüder des

Ordens auf und führten ihn mit Freude nach
Neapel.» So konnte der junge Novize wieder
nach Neapel ins Kloster zurückkehren.

Als Student unterwegs durch Europa

Die Verantwortlichen im Orden wurden auf
die Fähigkeiten von Thomas aufmerksam.
Man sandte ihn zum Studium nach Paris. Eine
Reise von Neapel nach Paris war damals nichts
Aussergewöhnliches, auch nicht, wenn der

ganze Weg zu Fuss zurückgelegt werden muss-
te, wie es für die Predigerbrüder vorgeschrieben

war. Von 1245-1248 war Bruder Thomas
Student im Kloster St-Jacques in Paris, wo der
hl. Albert d. Gr. (um 1200-1280) sein
Mitbruder und Lehrer war. 1248 wurde Albert
vom Ordensgeneral nach Köln geschickt, um
dort eine Hochschule für die deutschen
Predigerbrüder zu errichten. Thomas von Aquin
sollte Albert in die Stadt am Rhein begleiten,
um in Köln Theologie zu studieren. Es war
nicht die erste grosse Reise des Thomas und
wohl auch nicht die längste (jemand hat
ausgerechnet, dass er im Verlauf seines Lebens
mehr als 11 000 Kilometer zurückgelegt hat).
Auf dem mehrwöchigen Fussmarsch lernten
sich die beiden noch besser kennen und schätzen;

sie hatten Gelegenheit, theologische
Fragen, die ihnen am Herzen lagen, zu
besprechen.

Während dieses Kölner Studienaufenthalts
(1248-62) bat ihn einmal Magister Albert -
mit diesem Titel bezeichnete man damals die
Professoren - bei einer feierlichen Disputation,

die regelmässig zu strittigen Fragen
abgehalten wurde, die Rolle des «Respondens»
zu übernehmen. Dieser hatte die Aufgabe, auf
die vorgebrachten Einwände zu antworten.
Der Student erfüllte seine Aufgabe so gut, dass

Albert zu ihm sagte: «Bruder Thomas, es

scheint, dass du nicht die Stelle dessen
innehattest, der Antworten gibt, sondern du warst
in der Lage, endgültige Definitionen zu
formulieren.» Zu den Anwesenden gewandt,
fuhr er dann fort: «Wir nennen ihn einen
stummen Ochsen, aber er wird mit seiner Lehre

einmal so laut brüllen, dass es in der ganzen
Welt ertönt.» Damit spielte er auf den
Spitznamen an, den Thomas bei seinen Kameraden
an der Universität hatte: «Stummer Ochse».
Warum? Er war schwerfällig und hatte ein
krankes Herz; daher war er sehr beleibt geworden.

Dazu zog er sich oft zurück und sprach
wenig. - Die Worte des hl. Albert sollten sich
bald bewahrheiten.

Als Lehrer an der bedeutendsten
Universität seiner Zeit
Nach Abschluss seiner theologischen Ausbildung

machte sich Thomas wieder aufden Weg
nach Paris. Er kehrte ins Kloster St-Jacques
zurück, das er vier Jahre zuvor verlassen hatte.
Mit Beginn des neuen akademischen Jahres
1252/53 übernahm er die Lehrtätigkeit. Die
Universitätslaufbahn des Thomas von Aquin
in Paris (1252-59 und 1269-72) fiel in eine
unruhige Zeit. Der Papst sagte damals über
die Pariser Universität, sie sei «der Ofen, in
dem das geistige Brot der lateinischen Welt
gebacken wird». Das Quartier Latin nahm
immer stärker die Züge an, die es so berühmt
machten; es wurde zum Universitätsviertel.
Professoren und Studenten bildeten eine Art
Körperschaft mit einer gewissen rechtlichen
Selbständigkeit. Alle Fakultäten waren bereits
vertreten: die Medizin, das Recht, die Philosophie

und die Theologie. Immer wieder kam es

zu Auseinandersetzungen zwischen den
Studenten und den Bürgern der Stadt. Auch gab
es Streit bei der Besetzung von Lehrstühlen;
Neid und Eifersucht war im Spiel.
Davon betroffen war auch die theologische
Fakultät. Es entstand ein erbitterter Kampf
zwischen Ordensklerus und Weltklerus. Paris
hatte zwölfLehrstühle für Theologie, die unter
den Domherren von Notre-Dame und Magistern

aus dem Weltklerus aufgeteilt wurden.
Seit 1229 wurde auf einen dieser Lehrstühle
ein Dominikaner berufen. Der hl. König Ludwig

IX. (f 1270) war den neuen Bettelorden



sehr gewogen und hielt an dieser Einrichtung
fest. Später sind zwei weltliche Magister in die
Bettelorden eingetreten, einer bei den
Dominikanern, der andere bei den Franziskanern.
So verlor der Weltklerus an Einfluss und suchte

sich zu wehren. Trotz dieser Auseinandersetzungen

hielt Thomas seine Vorlesungen,
die sich sehr grosser Beliebtheit erfreuten. Der
ständige Streit scheint seine Arbeit nicht be-
einflusst zu haben.
Das Arbeitspensum, das Thomas von Aquin
während der beiden Pariser Aufenthalte als
Lehrer bewältigte, war riesengross. Es liegen
Kommentare zu biblischen Büchern vor und
viele Werke über verschiedene Einzelthemen.
Nicht zuletzt arbeitete er weiter an seinem
Hauptwerk, der «Summe der Theologie».
Diese hatte er begonnen während seines
Aufenthaltes in Italien, als er Berater und Lehrer
am päpstlichen Hof war (1259-68), und mit
ihr befasste er sich auch während der beiden
letzten Lebensjahre, als er an der Universität
in Neapel lehrte (1272-74). In so kurzer Zeit
derart viele Schriften zu veröffentlichen war
nur möglich, weil ihm gleich mehrere Sekretäre

zur Verfügung standen. Sie waren Tag und
Nacht in seiner Nähe. Sie schrieben in Schnellschrift

seine Vorlesungen mit. Sie folgten
seinem Diktat - Thomas konnte mehreren
Sekretären gleichzeitig diktieren - und waren
auch um die Veröffentlichung der Werke
besorgt. Zugleich war der hl. Thomas ein grosser
Beter und - wie der Chronist Wilhelm von
Tocco berichtet - die ganze Zeit mit der
Betrachtung der Schrift beschäftigt.
Das Herzstück seiner Arbeit blieben jedoch
die Vorlesungen. Noch 60 Jahre später waren
sie in lebendiger Erinnerung, so dass Wilhelm
von Tocco damals schreiben konnte: «Wegen
der Klarheit seiner Lehre führte er mehr als

andere die Schüler zur Liebe der Wissenschaft.
In seinen Vorlesungen brachte er nämlich neue
Gesichtspunkte vor, fand eine neue und klare
Art und Weise, Fragen zu entscheiden, und
führte für diese Entscheidungen neue Beweisgründe

an. Niemand, der gehört hatte, wie er
Neues lehrte und mit neuen Beweisen Unklarheiten

löste, zweifelte daran, dass Gott ihn mit
den Strahlen eines neuen Lichtes erleuchtet
hatte.» Worin bestand dieses Neue, von dem
Wilhelm von Tocco spricht? Das Anliegen des

Thomas von Aquin, Fresco (1441/42) von Fra
Angelica (San Marco, Florenz).

hl. Thomas soll hier nur ganz kurz und sehr
vereinfacht dargelegt werden.

Glaube und Wissen

Thomas hatte sich zur Aufgabe gemacht, das
Natürliche mit dem Übernatürlichen, das Ge-
wusste mit dem Geglaubten zu vereinen. Das
sahen wir bereits deutlich im eingangs
erwähnten Gespräch mit seinem Freund. Die
beiden Pole wurden im 13. Jahrhundert mit
Autoritäten belegt: mit Aristoteles, einem
Philosophen, der 400 Jahre vor Christus in
Griechenland gelebt hatte, und mit der Bibel.
Mit «Aristotelismus» bezeichnete man jenes
Denken, das auch in der Theologie die natürliche

Wirklichkeit bejahte, die sichtbar sinnenfällige

Welt, die leibhaftig-materiellen Dinge.
Auf den Menschen bezogen hiess das: Sinnen-
haftigkeit, Leibhaftigkeit und natürliche
Erkenntniskraft, die Vernunft. Mit «Bibel»
bezeichnete man den Bereich des Übernatürlichen,

die nur im Glauben zugängliche
Wirklichkeit, die in Jesus Christus, dem Erlöser,



11

ihre Vollendung findet. Das 13. Jahrhundert
stand vor der Gefahr einer tödlichen Be-
wusstseinsspaltung zwischen dem, was man
«wusste», und dem, was man «glaubte». Thomas

nahm beide dieser einander gegenüberstehenden

Positionen ernst. Er wandte sich der
natürlichen Wirklichkeit, der Welt, ebenso zu
wie dem Ideal der evangelischen Armut und
Vollkommenheit. Er schätzte die Seele nicht
höher als den Leib ein; in diesem Sinn sagte er:
«Mehr als die vom Leib getrennte Seele ist die
mit dem Leib verbundene Seele Gott ähnlich,
weil sie auf vollkommenere Weise ihre Natur
besitzt. » Für Thomas ist der ganze Leib mit all
seinen Funktionen Schöpfung Gottes.
Das Anliegen des hl. Thomas, Glaube und
Vernunft zusammenzuhalten, hat sich nicht
nur in Büchern niedergeschlagen, sondern
auch im Kirchenbau. Die damaligen Architekten

konnten mit ihren Bauwerken auch den
einfachen Leuten etwas vom Ringen um Gott
zeigen. In den gotischen Kathedralen des 12.

und 13. Jahrhunderts sind Glaube und
Vernunft gleichsam durch das technische Mittel
des Spitzbogens und das Geheimnis des
Lichteinfalls miteinander verbunden. Diegotischen
Kirchen öffnen den Blick hinaus aufdas Licht,
weisen in die Höhe, ohne das aus der Ferne
strahlende Geheimnis im Kirchenraum fassbar

machen zu können. So vermitteln sie eine
Ahnung des Unbegreiflichen. Auch für Thomas

blieb es nur ein Versuch, das Gewusste
mit dem Geglaubten zu verknüpfen. Er konnte

diese Frage nicht zu einem Ende bringen.

Vor dem unfassbaren Geheimnis

Am 6. Dezember 1273 feierte Magister Thomas

die Messe in der Nikolaus-Kapelle in
Neapel. Danach war er verändert. Er wollte
nicht mehr diktieren und nichts mehr schreiben.

Sein Freund und Begleiter Reginald
erinnerte ihn daran, dass er den 3. Teil seiner
«Summe der Theologie», wo er mitten im
Abschnitt über die Busse angekommen war,
beenden sollte. Bruder Thomas antwortete
ihm schlicht: «Ich kann nicht mehr.» Der
noch nicht Fünfzigjährige war völlig
erschöpft. Aber noch etwas ganz anderes bewegte

ihn. Auf das weitere Drängen seines
Mitbruders Reginald erklärte er dem Freund: «Ich

kann nicht mehr. Alles, was ich geschrieben
habe, erscheint mir wie Stroh im Vergleich zu
dem, was ich gesehen habe und was mir
geoffenbart wurde.»
Dieses Geheimnis nahm Thomas mit auf den
Weg, als er sich bald darauf anschickte, als

Experte am Konzil teilzunehmen, das Papst
Gregor X. nach Lyon einberufen hatte. Diesmal

konnte er den langen Weg nicht mehr zu
Ende gehen. Bereits am 7. März 1274 ereilte
ihn der Tod. Im Zisterzienserkloster Fossano-

va, unweit von Terracina im Süden Roms. Den
Gedenktag des hl. Thomas legte man zunächst
auf dieses Datum fest, den 7. März. Bei der
letzten Kalenderreform wurde sein Gedenktag,

der immer in die Fastenzeit fiel, auf den
28. Januar verschoben, auf den Tag der
Überführung seiner Reliquien in den Konvent der
Dominikaner von Toulouse (28. Januar
1369). Bereits 1323 hatte ihn Papst Johannes
XXII. heiliggesprochen.
Wer immer sich mit der Persönlichkeit des hl.
Thomas von Aquin befasst, kommt nicht an
den Worten vorbei, die er am Ende seines
Lebens zu seinem Freund Reginald gesagt hat. Es

ist sinnvoll, im Monat der Weltgebetswoche
für die Einheit der Kirche das Schlusswort
einem evangelisch-reformierten Christen zu
überlassen. Der Zürcher Pfarrer und Schriftsteller

Walter Nigg (1903-1988) schreibt in
seinem Buch «Vom Geheimnis der Mönche»
(1953) folgendes dazu: «Erschütternder
urteilte wohl kaum je ein grosser Denker am
Ende seines Lebens über sein eigenes Werk.
Wie Spreu kamen ihm seine mächtigen
Ausführungen gegenüber der lichtvollen Gottesschau

vor, die ihn in der Kirche überflutet
hatte. Der schreibgewaltige Thomas trat hierauf

in das Schweigen ein, und man hat den
scharfsinnigen Dominikaner nicht begriffen,
achtet man nicht auf dieses Verstummen. Dieser

Abschluss von Thomas' Denkarbeit zeigt
besser als viele Worte, dass der Fürst der
Scholastiker kein Gefangener seines Systems war,
und enthüllt überwältigend seine echte
Christlichkeit.»


	Der heilige Thomas von Aquin (1224/25-1274)

