Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 73 (1996)

Heft: 1

Artikel: Der heilige Thomas von Aquin (1224/25-1274)
Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Gedenktag am 28. Januar:

Der heilige Thomas von Aquin

(1224/25-1274)

P. Ambros Odermatt

Beim Namen Thomas von Aquin wird viel-
leicht der eine oder andere Leser bei sich den-
ken, das ist doch dieser gelehrte Theologe aus
dem Mitcelalter, ein «Intellektueller» also.
Wie soll ich zu einem so grossen Denker und
seinem Werk Zugang finden? Das ist alles zu
hoch fir mich und geht an meinem Leben
vorbei. Es wiire schade, wenn wir uns durch ein
solches Vorurteil den Weg zu einem liebens-
wiirdigen, gemiitvollen und auch bescheide-
nen Menschen verbauen wiirden. Ist es nicht
gerade das Zeichen eines wirklich weisen Men-
schen, dass er es versteht, auch komplizierte
Gedankengiinge einem interessierten Zuhorer
anschaulich und verstindlich darzulegen? Hé-
ren wir doch einfach einmal in ein Gesprich
hinein, das Thomas mit einem Freund und
Mitstudenten gefiihrt hat, als dieser ihn be-
suchte, um tiber Gott zu sprechen.

Frage und Antwort fiihren in die Tiefe

«Du hast so viel studiert», begann der Freund,
«auch ich habe schon viel gelesen und nachge-
dacht, aber ich kann nicht glauben, dass es
einen Gott gibt.» «Das kann ich gut verste-
hen», sagte Thomas, «denn man kann ihn
nicht sehen wie einen Tisch, einen Baum oder
auch einen Menschen. Er ist kein Ding.»
«Wenn er kein Ding ist, was ist er dann, doch
wohl nichts», meinte der Freund. «Nein»,
antwortete Thomas, «was man nicht sehen
kann, ist deshalb noch lange nicht nichts.
Schau, du kannst mich zwar sehen, aber dass
ich dein Freund bin und zwischen uns Freund-
schaft besteht, das kannst du nicht sehen.»
«Ja, das ist richtig», erwiderte der Mitstudent,
«aber ich kann es erfahren, zum Beispiel als du



mir geholfen hast, als sie mich wegen meiner
Ansichten von der Universitit wegjagen woll-
ten.»

«Genau das meine ich auch», antwortete Tho-
mas, «Gott muss man erfahren kénnen. Es
geht nicht an, wie manche sagen, dass wir nur
eine Idee in unserer Seele hitten, die uns sagt,
dass Gott existiert.» «Hierin kann ich dir zu-
stimmeny, sagte der Freund zu Thomas, «aber
wie kann man Gott erfahren?» «Ich habe dir
doch gesagt», antwortete Thomas, «dass du
zwar die Freundschaft, die Treue und Liebe
nicht als Gegenstand deines Wissens haben
kannst, aber dass du sie durch das Verhalten
deines Freundes, deiner Frau erfahren
kannst.» «Das sehe ich ein, aber wie kann ich
das Verhalten Gottes erfahren, wie begreifen,
was er tut?»

Thomas schwieg einen Augenblick, und der
Freund konnte erkennen, wie wichtig ihm die-
se Frage war. «Schau», begann Thomas lang-
sam zu reden, «schau in unsere Welt. Hier
siehst du eine Schwalbe fliegen, alles auf der
Erde ist in Bewegung, alles verdndert sich, und
nach einem strengen Winter, in dem die Na-
tur gestorben zu sein scheint, beginnt doch
wieder im Friihling alles griin zu werden. Aber
wir erfahren nicht nur, dass alles in lebendiger
Bewegung ist, sondern auch, dass alles, was
geschieht, eine Ursache hat. Ein Baum ent-
steht, ein Mensch wird geboren, und dies alles
hat seine Ursache. In all diesen schénen Din-
gen sehen wir einen Sinn, ein Ziel, auf das alles
hinstrebt. Der Same hat seinen Sinn, der Re-
gen und die Sonne, kurz, die ganze Natur er-
scheint uns in einem sinnvollen Zusammen-
hang. Glaubst du denn, dass dies alles ein blin-
der Zufall ist, unser ganzes Leben, unsere gan-
ze Welt?»

«Du hast recht, das widerspricht unserem
Denken, es wire ganz unverstindlich.» «Ja»,
sagte Thomas, «wenn du mir soviel zuge-
stehst, dann darfich wohl sagen, dass ich in der
Erfahrung des Schonen, Guten und Wahren in
der Welt eine Gotteserfahrung mache, denn
all dies Leben in der Welt, all das Bliihen,
Wachsen, Samentragen, Vergehen und Wie-
dererstehen, all das hat in meinen Augen einen
letzten Sinn, und den nenne ich Gott, und ich
meine, dass dies alle Menschen als Gott be-
zeichnen.»

«Du hast versucht, mir eine gute Erklirung zu
geben», sagte der Freund, «aus der Erfahrung
unserer Welt schliesst du also auf Gott, der
unsere Welt gleichsam als letzter Sinn in sei-
nen Hinden hilt.» «Ja, das habe ich sagen
wollen. Freilich, es ist kein Beweis, so wie du
242 =4 beweisen kannst, aber so wie ich deine
Freundschaft darin erfahre, was du fiir mich
tust und wie du dich fiir mich einsetzest, so
kann ich Gott erfahren in der lebendigen
Welt.»

Dann schwiegen beide lange. Schliesslich sagte
der Mitstudent zégernd: «Ich kann dich ver-
stechen, Thomas, wer so spricht, muss ein
gliicklicher Mensch sein. Und wer mochte
nicht gliicklich sein? Ich kann es einfach nicht,
aber iiber das, was du gesagt hast, will ich
lange nachdenken.» Thomasdriickte ihm zum
Abschied die Hand. Wie immer sich auch der
Fragesteller entscheiden wird, ihre Freund-
schaft wird bleiben.

Dieses Gesprich zeigt, wie einfiihlsam Tho-
mas auf die Situation eines anderen Menschen
eingehen konnte und wie er ihn zu verstehen
suchte. Er selber hat allerdings schon in jungen
Jahren erfahren miissen, wie schwer es ist,
wenn sogar die eigene Familie kein Verstind-
nis aufbringt fiir die Wahl eines bestimmten
Lebensweges. Dies wird deutlich aus seiner Le-
bensgeschichte, die der Neapolitaner Wilhelm
von Tocco, ein Schiiler des Thomas und eben-
falls Dominikaner, nach 1319 verfasste im
Hinblick auf dessen Heiligsprechung.

Unter dem Druck der Familie

Thomas wurde 1224 oder 1225 auf Rocca-
secca, einer auf einem Felsen gelegenen Burg,
geboren. Von dort aus konnten die grossen
Lindereien iiberblickt werden, tiber die sein
Vater, Graf Landulf, Herr von Aquino,
herrschte. Der Vater, der aus lombardischem
Adel stammte, war entfernt mit dem staufi-
schen Kaiserhaus verschwiigert. Er stand im
Dienst von Kaiser Friedrich II., der wegen
seines Kampfes gegen den Papst mehrmals ex-
kommuniziert wurde. Roccasecca liegt in der
Campagna, etwa 30 Kilometer nérdlich von
Neapel und gehorte damals zum Konigreich
Sizilien. Die Mutter des hl. Thomas, Donna



Theodora, war eine neapolitanische Adelige
mit normannischer Abstammung,.

Im Alter von etwa fiinf Jahren wurde Thomas
zu der nicht weit entfernt gelegenen Benedik-
tinerabtei Montecassino gebracht, wo die
Monche eine Klosterschule unterhielten. In
diesem Kloster, der Wiege des benediktini-
schen Monchtums, das der hl. Benedikt im
Jahre 529 gegriindet hatte, erhielt Thomas
seine erste Bildung. Er war nicht nur Schiiler,
sondern auch «Oblate» der Benediktiner. Das
heisst, dass seine Eltern die dlteren Sohne fiir
die Nachfolge ihres Vaters vorgesehen hatten
und Thomas dem Kloster anvertrauten. Da-
mit verband sich, wie damals {iblich, der
heimliche Wunsch, ihr Sohn wiirde einmal in
der Abtei oder in der Gesamtkirche eine be-
deutende Stellung einnehmen.

Thomas wurde in die Lebensweise der Bene-
diktiner eingefiihrt. Sein Alltag war jetzt ge-
priagt von Gebet, Arbeit und den feierlichen
Gottesdiensten. Seine hier grundgelegte
Frommigkeit spiegelt sich wohl wider in den
Texten, die er viele Jahre spiter bei der Einfiih-
rung des Fronleichnamsfestes im Auftrag von
Papst Urban I'V. verfasste. Noch heute singen
wir das «Adoro te devote» (Gottheit tief ver-
borgen: KGB 532), das «Pange lingua» (Prei-
se, Zunge, das Geheimnis: KGB 529) und das
«Lauda, Sion, Salvatorem» (Deinem Heiland,
deinem Lehrer: KGB 536).

Der Aufenthalt im Kloster Montecassino ging
fiir Thomas ganz plétzlich zu Ende. Die be-
deutende Abtei war in den Streit zwischen
Papst und Kaiser verwickelt. Im Jahr 1239
exkommunizierte Papst Gregor I1X. Kaiser
Friedrich II. Dieser wollte sich nicht unterwer-
fen, sondern baute Montecassino zu einer Fe-
stung aus und vertrieb die Monche zusammen
mit den Schiilern. Auf Anraten des Abtes
schickte der Vater den jungen Thomas zum
Studium an die Universitdt von Neapel. Seit
etwa zehn Jahren gab es dort einen Konvent
der Dominikaner. So lernte er das Ordensideal
des hl. Dominikus (1170-1221) kennen, das
ihn faszinierte. Die Bettelorden, die zu Beginn
des 13. Jahrhunderts entstanden, wollten sich
anderen Herausforderungen stellen als die Be-
nediktiner und Zisterzienser. Franziskus von
Assisi und Dominikus griindeten Gemein-
schaften von Briidern, die in den volksreichen

VERA EFFIGIES

SANCTI THOMAE
AQUINATIS
DOCTORIS ECCLESIAE.

Juxta Originale ex Monte Cassino.

«Wabrhaftiges Bildnisy des hl. Thomas von
Aquin, dessen Original in Montecassino aufbe-
wahrt wird.

Stddten, besonders in Universititsstddten, in
Armut lebten, angewiesen auf die Almosen
der Gldubigen. Dabei stand vor allem fiir die
Dominikaner eine solide Unterweisung in den
Wahrheiten des Glaubens im Vordergrund.
Sie wollten Prediger sein und das Ideal der
Armut und der Kontemplation mit der Pflege
der Wissenschaft verbinden.

So bat Thomas um 1243/44 in Neapel um
Aufnahme in den Orden des hl. Dominikus,
dies gegen den ausdriicklichen Willen seiner
Familie, die seine Karriere anders sah. Die
Aufnahme wurde ithm gewihrt. Zunichst
nach Rom, dann vom Ordensgeneral nach Bo-
logna gesandt, wurde er unterwegs von seinen
dlteren Briidern iiberfallen. Es war im Mai
1244, als Bruder Thomas als Gefangener die
viterliche Burg San Giovanni Campano be-
treten musste. Unter strengen Haftbedingun-
gen hielt ihn dort seine Familie zwei Jahre lang



fest. Da er konsequent bei seinem Entschluss
blieb, weichten sich die Fronten allmihlich
auf. Wie der Chronist Wilhelm von Tocco
festhilt, hatte seine Mutter schliesslich ein
Einsehen und meinte, es sei unsinnig, gegen
den HI. Geist anzukimpfen. «Sie liess ... in
kluger Weise zu, dass die Bewachung vernach-
lassigt und er aus einem Fenster der Burg an
einem Strick herabgelassen wurde. Dort nah-
men ihn die bereitstechenden Briider des
Ordens auf und fiihrten thn mit Freude nach
Neapel.» So konnte der junge Novize wieder
nach Neapel ins Kloster zuriickkehren.

Als Student unterwegs durch Europa

Die Verantwortlichen im Orden wurden auf
die Fihigkeiten von Thomas aufmerksam.
Man sandte ihn zum Studium nach Paris. Eine
Reise von Neapel nach Paris war damals nichts
Aussergewohnliches, auch nicht, wenn der
ganze Weg zu Fuss zuriickgelegt werden muss-
te, wie es fir die Predigerbriider vorgeschrie-
ben war. Von 1245-1248 war Bruder Thomas
Student im Kloster St-Jacques in Paris, wo der
hl. Albert d. Gr. (um 1200-1280) sein Mit-
bruder und Lehrer war. 1248 wurde Albert
vom Ordensgeneral nach Koln geschicke, um
dort eine Hochschule fiir die deutschen Predi-
gerbriidder zu errichten. Thomas von Aquin
sollte Albert in die Stadt am Rhein begleiten,
um in Koéln Theologie zu studieren. Es war
nicht die erste grosse Reise des Thomas und
wohl auch nicht die lingste (jemand hat aus-
gerechnet, dass er im Verlauf seines Lebens
mehr als 11 000 Kilometer zuriickgelegt hat).
Auf dem mehrwichigen Fussmarsch lernten
sich die beiden noch besser kennen und schiit-
zen; sie hatten Gelegenheit, theologische
Fragen, die ihnen am Herzen lagen, zu be-
sprechen.

Wihrend dieses Kolner Studienaufenthalts
(1248-62) bat ihn einmal Magister Albert —
mit diesem Titel bezeichnete man damals die
Professoren — bei einer feierlichen Disputa-
tion, die regelmiissig zu strittigen Fragen ab-
gehalten wurde, die Rolle des «Respondens»
zu tibernehmen. Dieser hatte die Aufgabe, auf
die vorgebrachten Einwinde zu antworten.
Der Student erfiillte seine Aufgabe so gut, dass
Albert zu ihm sagte: «Bruder Thomas, es

scheint, dass du nicht die Stelle dessen inne-
hattest, der Antworten gibt, sondern du warst
in der Lage, endgiiltige Definitionen zu for-
mulieren.» Zu den Anwesenden gewandt,
fuhr er dann fort: «Wir nennen ihn einen
stummen Ochsen, aber er wird mit seiner Leh-
re einmal so laut briillen, dass es in der ganzen
Welt ertont.» Damit spielte er auf den Spitz-
namen an, den Thomas bei seinen Kameraden
an der Universitit hatte: «Stummer Ochsex.
Warum? Er war schwerfillig und hatte ein
krankes Herz; daher war er sehr beleibt gewor-
den. Dazu zog er sich oft zuriick und sprach
wenig. — Die Worte des hl. Albert sollten sich
bald bewahrheiten.

Als Lehrer an der bedeutendsten
Universitit seiner Zeit

Nach Abschluss seiner theologischen Ausbil-
dung machte sich Thomas wieder aufden Weg
nach Paris. Er kehrte ins Kloster St-Jacques
zuriick, das er vier Jahre zuvor verlassen hatte.
Mit Beginn des neuen akademischen Jahres
1252/53 iibernahm er die Lehrtidcigkeit. Die
Universititslaufbahn des Thomas von Aquin
in Paris (1252-59 und 1269-72) fiel in eine
unruhige Zeit. Der Papst sagte damals iiber
die Pariser Universitit, sie sei «der Ofen, in
dem das geistige Brot der lateinischen Welt
gebacken wird». Das Quartier Latin nahm
immer stdrker die Ziige an, die es so berithmt
machten; es wurde zum Universititsviertel.
Professoren und Studenten bildeten eine Art
Korperschaft mit einer gewissen rechtlichen
Selbstindigkeit. Alle Fakultiten waren bereits
vertreten: die Medizin, das Recht, die Philoso-
phie und die Theologie. Immer wieder kam es
zu Auseinandersetzungen zwischen den Stu-
denten und den Biirgern der Stadt. Auch gab
es Streit bei der Besetzung von Lehrstiihlen;
Neid und Eifersucht war im Spiel.

Davon betroffen war auch die theologische
Fakultit. Es entstand ein erbicterter Kampf
zwischen Ordensklerus und Weltklerus. Paris
hatte zwolf Lehrstiihle fiir Theologie, die unter
den Dombherren von Notre-Dame und Magi-
stern aus dem Weltklerus aufgeteilt wurden.
Seit 1229 wurde auf einen dieser Lehrstiihle
ein Dominikaner berufen. Der hl. Kénig Lud-
wig [X. (+ 1270) war den neuen Bettelorden



sehr gewogen und hielt an dieser Einrichtung
fest. Spiter sind zwei weltliche Magister in die
Bettelorden eingetreten, einer bei den Domi-
nikanern, der andere bei den Franziskanern.
So verlor der Weltklerus an Einfluss und such-
te sich zu wehren. Trotz dieser Auseinander-
setzungen hielt Thomas seine Vorlesungen,
die sich sehr grosser Beliebtheit erfreuten. Der
stindige Streit scheint seine Arbeit nicht be-
einflusst zu haben.

Das Arbeitspensum, das Thomas von Aquin
withrend der beiden Pariser Aufenthalte als
Lehrer bewiltigte, war riesengross. Es liegen
Kommentare zu biblischen Biichern vor und
viele Werke iiber verschiedene Einzelthemen.
Nicht zuletzt arbeitete er weiter an seinem
Hauptwerk, der «Summe der Theologie».
Diese hatte er begonnen wihrend seines Auf-
enthaltes in Italien, als er Berater und Lehrer
am pipstlichen Hof war (1259-68), und mit
ihr befasste er sich auch wihrend der beiden
letzten Lebensjahre, als er an der Universitit
in Neapel lehrte (1272-74). In so kurzer Zeit
derart viele Schriften zu verdffentlichen war
nur moglich, weil ihm gleich mehrere Sekreti-
re zur Verfligung standen. Sie waren Tag und
Nacht in seiner Nihe. Sie schrieben in Schnell-
schrift seine Vorlesungen mit. Sie folgten
seinem Diktat — Thomas konnte mehreren
Sekretiren gleichzeitig diktieren — und waren
auch um die Veroffentlichung der Werke be-
sorgt. Zugleich war der hl. Thomas ein grosser
Beter und — wie der Chronist Wilhelm von
Tocco berichtet — die ganze Zeit mit der
Betrachtung der Schrift beschiiftigt.

Das Herzstiick seiner Arbeit blieben jedoch
die Vorlesungen. Noch 60 Jahre spiter waren
sie in lebendiger Erinnerung, so dass Wilhelm
von Tocco damals schreiben konnte: «Wegen
der Klarheit seiner Lehre fiihrte er mehr als
andere die Schiiler zur Liebe der Wissenschaft.
In seinen Vorlesungen brachte er namlich neue
Gesichtspunkte vor, fand eine neue und klare
Art und Weise, Fragen zu entscheiden, und
fiihree fiir diese Entscheidungen neue Beweis-
griinde an. Niemand, der gehort hatte, wie er
Neues lehrte und mit neuen Beweisen Unklar-
heiten loste, zweifelte daran, dass Gott ihn mit
den Strahlen eines neuen Lichtes erleuchtet
hatte.» Worin bestand dieses Neue, von dem
Wilhelm von Tocco spricht? Das Anliegen des

Thomas von Aquin, Fresco (1441/42) von Fra
Angelico (San Marco, Florenz).

hl. Thomas soll hier nur ganz kurz und sehr
vereinfacht dargelegt werden.

Glaube und Wissen

Thomas hatte sich zur Aufgabe gemacht, das
Natiirliche mit dem Ubernatiirlichen, das Ge-
wusste mit dem Geglaubten zu vereinen. Das
sahen wir bereits deutlich im eingangs er-
wihnten Gesprich mit seinem Freund. Die
beiden Pole wurden im 13. Jahrhundert mit
Autorititen belegt: mit Aristoteles, einem
Philosophen, der 400 Jahre vor Christus in
Griechenland gelebt hatte, und mit der Bibel.
Mit «Aristotelismus» bezeichnete man jenes
Denken, das auch in der Theologie die natiirli-
che Wirklichkeit bejahte, die sichtbar sinnen-
tillige Welt, die leibhaftig-materiellen Dinge.
Auf den Menschen bezogen hiess das: Sinnen-
haftigkeit, Leibhaftigkeit und natiirliche Er-
kenntniskraft, die Vernunft. Mit «Bibel» be-
zeichnete man den Bereich des Ubernatiirli-
chen, die nur im Glauben zugingliche Wirk-
lichkeit, die in Jesus Christus, dem Erloser,

10



11

ihre Vollendung findet. Das 13. Jahrhundert
stand vor der Gefahr einer tddlichen Be-
wusstseinsspaltung zwischen dem, was man
«wusste», und dem, was man «glaubte». Tho-
mas nahm beide dieser einander gegeniiber-
stehenden Positionen ernst. Er wandte sich der
natiirlichen Wirklichkeit, der Welt, ebenso zu
wie dem Ideal der evangelischen Armut und
Vollkommenheit. Er schitzte die Seele nicht
hoher als den Leib ein; in diesem Sinn sagte er:
«Mehr als die vom Leib getrennte Seele ist die
mit dem Leib verbundene Seele Gott dhnlich,
weil sie auf vollkommenere Weise ihre Natur
besitzt.» Fiir Thomas ist der ganze Leib mitall
seinen Funktionen Schopfung Gottes.

Das Anliegen des hl. Thomas, Glaube und
Vernunft zusammenzuhalten, hat sich nicht
nur in Biichern niedergeschlagen, sondern
auch im Kirchenbau. Die damaligen Archi-
tekten konnten mit ihren Bauwerken auch den
einfachen Leuten etwas vom Ringen um Gott
zeigen. In den gotischen Kathedralen des 12.
und 13. Jahrhunderts sind Glaube und Ver-
nunft gleichsam durch das technische Mittel
des Spitzbogens und das Geheimnis des Licht-
einfalls miteinander verbunden. Die gotischen
Kirchen 6ffnen den Blick hinaus auf das Licht,
weisen in die Hohe, ohne das aus der Ferne
strahlende Geheimnis im Kirchenraum fass-
bar machen zu kénnen. So vermitteln sie eine
Ahnung des Unbegreiflichen. Auch fiir Tho-
mas blieb es nur ein Versuch, das Gewusste
mit dem Geglaubten zu verkniipfen. Er konn-
te diese Frage nicht zu einem Ende bringen.

Vor dem unfassbaren Geheimnis

Am 6. Dezember 1273 feierte Magister Tho-
mas die Messe in der Nikolaus-Kapelle in
Neapel. Danach war er verindert. Er wollte
nicht mehr diktieren und nichts mehr schrei-
ben. Sein Freund und Begleiter Reginald erin-
nerte ihn daran, dass er den 3. Teil seiner
«Summe der Theologie», wo er mitten im Ab-
schnitt iber die Busse angekommen war,
beenden sollte. Bruder Thomas antwortete
ihm schlicht: «Ich kann nicht mehr.» Der
noch nicht Fiinfzigjihrige war vollig er-
schopft. Aber noch etwas ganz anderes beweg-
te ihn. Auf das weitere Driingen seines Mit-
bruders Reginald erklirte er dem Freund: «Ich

kann nicht mehr. Alles, was ich geschrieben
habe, erscheint mir wie Stroh im Vergleich zu
dem, was ich gesehen habe und was mir ge-
offenbart wurde.»

Dieses Geheimnis nahm Thomas mit auf den
Weg, als er sich bald darauf anschickte, als
Experte am Konzil teilzunehmen, das Papst
Gregor X. nach Lyon einberufen hatte. Dies-
mal konnte er den langen Weg nicht mehr zu
Ende gehen. Bereits am 7. Mirz 1274 ereilte
ihn der Tod. Im Zisterzienserkloster Fossano-
va, unweit von Terracina im Siiden Roms. Den
Gedenktag des hl. Thomas legte man zunichst
auf dieses Datum fest, den 7. Mirz. Bei der
letzten Kalenderreform wurde sein Gedenk-
tag, der immer in die Fastenzeit fiel, auf den
28. Januar verschoben, auf den Tag der Uber-
fithrung seiner Reliquien in den Konvent der
Dominikaner von Toulouse (28. Januar
1369). Bereits 1323 hatte ihn Papst Johannes
XXII. heiliggesprochen.

Wer immer sich mit der Personlichkeit des hl.
Thomas von Aquin befasst, kommt nicht an
den Worten vorbei, die er am Ende seines Le-
bens zu seinem Freund Reginald gesagt hat. Es
ist sinnvoll, im Monat der Weltgebetswoche
fiir die Einheit der Kirche das Schlusswort
einem evangelisch-reformierten Christen zu
tberlassen. Der Ziircher Pfarrer und Schrift-
steller Walter Nigg (1903-1988) schreibt in
seinem Buch «Vom Geheimnis der Ménche»
(1953) tolgendes dazu: «Erschiitternder ur-
teilte wohl kaum je ein grosser Denker am
Ende seines Lebens tiber sein eigenes Werk.
Wie Spreu kamen thm seine michtigen Aus-
fithrungen gegeniiber der lichtvollen Gottes-
schau vor, die ihn in der Kirche tiberflutet
hatte. Der schreibgewaltige Thomas trat hier-
auf in das Schweigen ein, und man hat den
scharfsinnigen Dominikaner nicht begriffen,
achtet man nichtauf dieses Verstummen. Die-
ser Abschluss von Thomas™ Denkarbeit zeigt
besser als viele Worte, dass der Fiirst der Scho-
lastiker kein Gefangener seines Systems war,
und enthille dberwiltigend seine echrte
Christlichkeit.»




	Der heilige Thomas von Aquin (1224/25-1274)

