
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 72 (1995)

Heft: 10

Artikel: "Kehrt um! Denn das Himmelreich ist nahe" (Mt 3, 2) : Der Eigenwert
der Adventszeit

Autor: Karrer, Kilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Kehrt um! Denn das Himmelreich ist nahe» (Mt3,2)

Der Eigenwert der Adventszeit

P. Kilian Karrer

Jedes Jahr markiert der Beginn des Dezembers
den Anfang einer besonderen Zeit im kirchlichen

Jahreslauf. Denn jedes Jahr beginnt mit
dem Übergang vom November zum Dezember

der Advent, der wie die Fastenzeit als
liturgische Grundfarbe violett hat. Am Ende dieser
besonderen liturgischen Zeit steht dann das
Fest der Geburt Jesu Christi. Aber auch
ausserhalb kirchlicher Kreise ist der Advent ein
Begriff. Denn bereits etliche Wochen vor
Weihnachten wird in den Strassen unserer
Städte und Ortschaften eine festliche Beleuchtung

installiert, die die Atmosphäre schafft,
die in unserer Vorstellung mit Weihnachten
verbunden ist. Auch in den Schaufenstern und
Auslagen der Geschäfte sieht man bereits lange

vor dem Heiligen Abend die dazu passende
Dekoration, die an ein weitverbreitetes
weihnachtliches Gefühl appelliert, und nicht selten
ertönen in den Strassen bereits Weihnachtslieder.

Wenn man dann jemanden fragt, was seiner

Meinung nach Advent ist, was die Bedeutung

dieser besonderen Zeit ist, dann heisst es:

Der Advent ist einfach die Vorbereitungszeit
auf Weihnachten, sonst hat diese Zeit keine
Bedeutung. In der Adventszeit bereitet man
sich und das Haus eben auf das Weihnachtsfest

vor. Man organisiert die Beschmtickung
der Türen, Fenster und Stuben, und man
kauft all das ein, was zum Gelingen des Festes

gehört. So wird der Advent in unserer heutigen
Gesellschaft meistens als eine reine Vorbereitungszeit

auf das weihnachtliche Familienfest
verstanden.

Dass die Adventszeit aber eine ganz eigene
Botschaft an uns Menschen richtet, scheint
heute niemandem mehr bewusst zu sein, oft
nicht einmal mehr denen, die ja von Berufs

wegen damit zu tun haben: Bischöfe, Priester,
Diakone, Laientheologen und andere theologisch

gebildete Mitarbeiter im kirchlichen
Dienst. Dabei macht bereits die Ordnung des

Kirchenjahres auf die besondere Stellung der
Adventszeit aufmerksam: Mit dem ersten
Adventssonntag beginnt nämlich das Kirchenjahr.

Am Anfang des liturgischen Feierns steht
eben nicht die Geburt Jesu, wie man das
vielleicht erwarten würde, da unser irdisches
Leben auch mit der Geburt angefangen hat und
auch die Natur den Zyklus von der Geburt
zum Tod kennt. Nein, am Anfang steht das

Bewusstsein, dass Jesus Christus wiederkommen

wird, um alles zu vollenden.
Wenn wir dann auch noch die biblischen
Lesungen der Sonntagsgottesdienste dieser
Adventszeit anschauen, dann werden wir völlig

überrascht sein. Die Lesungen haben nämlich

mit der uns so liebgewordenen
Weihnachtsidylle nichts gemeinsam und reden auch
nicht von der Geburt Jesu oder dem Kind in
der Krippe. Im Gegenteil: Das Evangelium
des ersten Adventssonntags redet von den

Tagen der grossen Not, vom Vergehen von
Himmel und Erde und vom Jammern und
Klagen der Völker der Erde. Und am zweiten
Adventssonntag hören wir die Busspredigt des

Täufers Johannes, der von der Axt spricht, die
schon an die Wurzel der Bäume gelegt ist, und
von der Schaufel, mit der die Spreu vom Weizen

getrennt und dann im Feuer verbrannt
wird. Am dritten Adventssonntag berichtet
das Evangelium dann, wie Jesus den Täufer



Johannes als den Propheten bezeichnet, der
dem Messias vorangeht.
Wir sehen, die Themen dieser Lesungen haben
nichts mit unserer beschaulichen Weihnachtsfrömmigkeit

zu tun. Hier wird nicht die
beruhigende Botschaft von der Geburt eines Helden

erzählt, sondern die höchst beunruhigende
Botschaft vom endzeitlichen Kommen des

Messias, das die kosmischen Gesetze durchbricht

und aufhebt. Dabei wollen diese Texte
den Menschen nicht unnötig Angst machen,
aber sie wollen etwas in Bewegung setzen, sie
wollen aufrütteln. So heisst es denn am ersten
Adventssonntag: «Lernt etwas aus dem

Vergleich mit dem Feigenbaum Seid also wachsam!

Denn ihr wisst nicht, an welchem Tag euer
Herr kommt. Darum haltet auch ihr euch

bereit! Denn der Menschensohn kommt zu einer
Stunde, in der ihr es nicht erwartet» (Mt 14,
32. 42. 44). Wir sollen aufpassen und die
Zeichen der Zeit erkennen, damit wir die alles
verändernde und verwandelnde Ankunft des
Messias nicht verpassen! Denn, wenn nicht
einmal der Sohn die Stunde kennt, dann gibt
es nur eines: wachsam und bereit sein! Wir
müssen also immer in dieser Erwartung des
Herrn leben. Unser Leben steht nach dem
Evangelium in dieser Spannung der Erwartung

des endzeitlichen Menschensohnes. Und
wehe uns, wenn wir dieser Spannung ausweichen

oder ihr in ein gesichertes und komfortables

Leben entfliehen. Denn dann verschlafen
wir ganz sicher das Kommen des Herrn, wie
die Menschen zur Zeit Noachs, die «in den

Tagen vor der Flut assen und tranken und heirateten,

bis zu dem Tag, an dem Noach in die Arche
ging, und nichts ahnten, bis die Flut hereinbrach
und alle wegraffte» (Mt 14, 38-39).
Dieses messianische Kommen des Herrn hat
einen ganz starken endzeitlichen Charakter.
Darauf weist in besonders markanter und
schroffer Weise Johannes der Täufer hin, dessen

Busspredigt den zweiten Adventssonntag
dominiert. Für ihn ist der kommende Messias
der Richter, der wie eine Axt die Bäume, die
keine gute Frucht tragen, umhaut und
vernichtet. Denn der Messias bringt das Himmelreich,

das heisst die unumschränkte
Herrschaft Gottes und die Vollendung seines

Schöpfungsplans. In diesem Himmelreich hat
es eben keinen Platz mehr für das Böse. Denn

das Böse steht zum Leben so radikal in Opposition

wie die Spreu zum Weizen. Nur der
Weizen nährt und wird in der Scheune gelagert,

die Spreu hingegen taugt zu nichts und
wird verbrannt. Bei diesen Überlegungen geht
es dem Täufer aber nicht so sehr um das
Gericht über den einzelnen Menschen, sondern
um die Verwirklichung des Himmelreichs.
Durch die Umkehr und Busse werden die
Menschen, die auf die Busspredigt des Täufers
eingehen, zu Bäumen, die gute Früchte
hervorbringen, und zum Weizen, der das Reich
Gottes nährt. Ganz ungeheuerlich wirken
dagegen die harschen Worte des Täufers an die
Pharisäer und Sadduzäer: «Ihr Schlangenbrut

Bringt Frucht hervor, die eure Umkehr zeigt,
und meint nicht, ihr könnt sagen: Wir haben ja
Abraham zum Vater. Denn ich sage euch: Gott
kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams
machen» (Mt 3, 7-9). Offensichtlich kam auch
die religiöse Oberschicht und wollte sich von
Johannes taufen lassen, wohl aus der
Überlegung heraus, dass es nichts schaden könne.
Ihre Motivation zur Taufe war nicht der lebendige

Glaube an das bevorstehende Kommen
des Messias, sondern das Bestreben, sich für
alle Eventualitäten abzusichern. Aber selber
bringen sie keine Frucht hervor und verraten
damit, wie wertlos und überflüssig sie eigentlich

sind. Darauf spielt auch der Spruch des
Täufers von den Steinen an, aus denen Gott
Kinder Abrahams machen kann. Das
Entscheidende ist eben, dass die Menschen zu
wirklichen Kindern Abrahams werden und
helfen, das Reich Gottes zu verwirklichen.
Abraham glaubte selbst in menschlich
aussichtslosen Situationen an Gottes Verheissung
und wurde so für unzählige Generationen zum
fruchtbaren Baum. Die religiösen Führer
aber, die vor Johannes stehen, sind sogar weniger

als die Steine, die Gott keinen Widerstand
entgegensetzen.
Wie dieses Himmelreich aussieht, dessen
Kommen Johannes der Täufer so eindringlich
angemahnt hat, wird im Evangelium des dritten

Adventssonntags deutlich. Jesus antwortet
dort dem Täufer auf seine Frage, ob er der sei,
der kommen soll, mit einem Hinweis auf sein
Wirken: «Geht und berichtet Johannes, was ihr
hört und seht: Blinde sehen wieder, und Lahme
gehen; Aussätzige werden rein und Taube hören; 222



Tote stehen auf, und den Armen wird die frohe
Botschaft verkündet. Selig ist, wer an mir keinen
Anstoss nimmt» (Mt 11,4-6). Damit ist die
Frage des Täufers mehr als beantwortet; und
wiederum sticht der soziale Aspekt des
Himmelreiches hervor. Denn Jesus heilt und beseitigt

die Ursachen der Trennung und des

Ausgeschlossenseins von der menschlichen Gesellschaft:

Menschen sind nicht mehr blind oder
taub füreinander und können wieder aufeinander

zugehen; Menschen werden nicht mehr
als Bedrohung empfunden, sondern als
befruchtendes Element des Ganzen; Menschen
kommen aus ihrer Versenkung heraus und
leben wieder auf; Menschen müssen nicht
mehr auf Gerechtigkeit warten, denn der Messias

ist gekommen. In der Person Jesu Christi
und mit seinem Kommen beginnt sich so die
Heilsherrschaft Gottes zu verwirklichen,
deren nahes Kommen Johannes prophezeit hat,
jene endzeitliche Gesellschaft, die Gottes
Heilswillen verwirklicht: «Dann schmieden sie

Pflugscharen aus ihren Schwertern und Winzermesser

aus ihren Tanzen. Man zieht nicht mehr
das Schwert, Volk gegen Volk, und übt nicht mehr

für den Krieg» (Jes 2,4).
Die Advenszeit ist also nicht einfach eine
längere Zeit der Vorbereitung auf die Familienfeste

an Weihnachten. Sie ist auch nicht
einfach eine Zeit der religiösen Vorbereitung auf
den Heiligen Abend und die liturgischen
Weihnachtsfeiern mit ihrem von allen
Menschen so geschätzten Lichtglanz und ihrer warmen

Atmosphäre. Die Adventszeit ist
hingegen eine Zeit, in der wir uns wieder der
endzeitlichen Dimension unseres Glaubens be-
wusst werden sollen. So eine Zeit des Be-
wusstwerdens ist in der heutigen Zeit bitter
nötig. Denken wir nicht allzu oft: Gott hat sich
so lange Zeit gelassen, bis er seinen Sohn
gesandt hat, und seither sind auch schon wieder
so viele Jahrhunderte vergangen, da wird er
nicht plötzlich morgen kommen. Haben wir es

uns nicht längst bequem eingerichtet, und
sind wir nicht froh, wenn uns niemand in
unserem behaglichen Nest stört und vielleicht
mit der Idee des nahenden Gottesreiches
aufschreckt? Das ist eine sehr gefährliche Einstellung.

Denn so verlieren wir unsere innere,
religiöse Spannkraft, werden wir gleichgültig und
verlieren unsere Hoffnung. Dabei liegt die

Verwirklichung des Himmelreiches auch an
uns. Gott hat uns ja einen Teil der Verantwortung

für die Welt anvertraut. Müssten wir
dann in der ungewissen Spannung der
Abwesenheit des Herrn nicht alles daran setzen, als

treue und kluge Knechte das Haus der Welt so
instand zu setzen, dass alles für die Rückkehr
des Herrn bereit ist? Die Adventszeit stellt uns
bewusst vor diese Fragen und erwartet, dass

wir uns entscheiden. Der Ruf des Täufers ist
auch heute noch aktuell: «Kehrt um! Denn das
Himmelreich ist nahe. Bringt Frucht hervor»

(Mt 3,2.8).
Als Christen dürfen wir uns vertrauensvoll
dieser endzeitlichen Spannung ausliefern und
uns ganz dem Dienst am Reich Gottes hingeben.

Denn wir wissen, dass Gott auch hier den
ersten Schritt bereits selber getan hat: Er ist
Mensch geworden in seinem Sohn Jesus Christus

und hat so den Samen des Himmelreiches
bereits zum Sprossen gebracht. Deshalb wird
auch in den letzten Tagen der Adventszeit, in
den Tagen vom 17. bis zum 24. Dezember,
Jesus als die Erfüllung der alttestamentlichen
Messiaserwartung dargestellt. Er ist der Messias,

auf den das Volk Israel so lange gewartet
und dessen nahes Kommen Johannes der Täufer

angekündigt hat. Jesus Christus ist die
Weisheit Gottes, die in der Schöpfung waltet;
er ist der Adonai, der Herr, der Israel aus
Ägypten geführt hat; er ist der Spross aus Isais
Wurzel, der die Völker gerecht regiert; er ist
der Schlüssel Davids, der die Menschen aus
dem Kerker des Todes befreit; er ist der
Aufgang des ewigen Lichtes, das alle Menschen
erleuchtet; er ist der König der Völker, der die
gespaltene Menschheit wieder vereint; er ist
der Emmanuel, der Gott-mit-uns, der die
Welt erlöst.
So wollen wir umkehren und unsere Augen
dem göttlichen Licht öffnen. Lassen wir uns
aufschrecken von der Schrift und verhärten
wir unsere Herzen nicht, wenn wir das Wort
Gottes hören, damit auch wir Kinder Abrahams

werden und dem Herrn die Wege bereiten.


	"Kehrt um! Denn das Himmelreich ist nahe" (Mt 3, 2) : Der Eigenwert der Adventszeit

