
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 72 (1995)

Heft: 5

Artikel: Kolloquium über Spiritualität der wiederentdeckten Pilgerreise : (26.
November 1994 in romont FR)

Autor: Strässle, Notker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kolloquium über Spiritualität der wiederentdeckten
Pilgerreise
(26. November 1994 in Romont FR)

P. Notker Strässle

«Tourismus als Chance für die Kirche», unter
diesem Gedanken veranstaltete die Katholische

Kommission «Kirche im Tourismus»
(KAKIT) der Schweizerischen Bischofskonferenz

eine Tagung. Vertreter und Interessierte
(Pilgerführer, Wallfahrtsleiter usw.) trafen
sich in Romont zu einem gedrängten
Programm.
Touristenmassen «durchwandern» unsere
Kirchen. Verträgt sich dieser nervöse Men-
schenfluss mit der besinnlichen Ruhe in
Wallfahrtskirchen? In diesem Spannungsfeld
bewegte sich dieser Tag.
Der Präsident der Kommission «Kirche im
Tourismus», Dr. Peter Keller, wies auf die
wachsende Bedeutung des Tourismus in den
Industrie-Ländern hin. Seiner Ansicht nach
reist ein zahlenmässig bedeutender Teil der
Menschen aus religiösen Gründen. Eine der
Triebfedern, eine Reise zu unternehmen, sei

für viele Menschen die Neugier. Der Tourismus

lebe aber auch von Träumen, die «fabriziert»

seien. Die Kirche stehe nun vor der
Herausforderung, sozusagen «kundenorientiert»
Neugier zu wecken und im Bereich der
Wallfahrten auch weitere Menschenkreise und
Generationen anzusprechen. Immer aber müsse
sich die Kirche zur Pflicht machen, die Achtung

vor anderen Kulturen und Religionen zu
achten, denn die Erfahrung des Andern aufder
Reise ist oft eine Möglichkeit, Gemeinsamkeiten

des Glaubens mit anderen Religionen zu
fördern. «Es braucht in der Abwehr von Krieg
und Aberglauben interkonfessionelle
Zusammenarbeit.»

Ein vielbeachtetes Referat über die
«wiederentdeckte Pilgerreise aus pastoraler Sicht»

wurde von Professor Leo Karrer, Fribourg,
gehalten. Daraufsoll näher eingegangen werden,
weil seine Ausführungen für unsere Art von
Wallfahrt wertvoll sind. Die Pilgerschaft ist
ein Sinnbild für Leben und Glauben. In der
Bibel finden wir verschiedene Ansätze, wie
Pilgerschaft zum Urbild des Glaubens wird;
dort sind nämlich zahlreiche Weggeschichten
beschrieben, die das Geheimnis des Lebens
deuten wollen. Pilgerschaft hat mit Aufbrechen,

Gehen und Wandern, mit Unterwegssein

zu tun, mit dem Leben, in dem jedem
Menschen aufgetragen ist, ein Verhältnis zu
sich selber, zur Umwelt und in einer religiösen
Sicht mit Gott zu suchen und zu gestalten.
Wer sein Leben als Pilgerschaft versteht, der
bleibt nicht stehen. Vielmehr bricht er auf;
macht sich auf den Weg, um aus der Vergangenheit

und aus der Befangenheit auszubrechen.

Dabei kann gelingen, sich und die
andern zu entdecken, nicht wie man sie sich
wünscht und wie man sie braucht, sondern wie
sie sind. Das wäre Wirklichkeitsgewinn. Das
bedeutet, wandernd sich selber zu wandeln
und zu öffnen, Masken abzulegen. Nicht
indem wir stehenbleiben, sondern das Leben als

Prozess und Werden wagen, werden wir der
eigenen Kraft und der eigenen Begrenztheit
gewahr. Sich selber zu begegnen, ist eine grossartige

Chance jeder wirklichen Wallfahrt -
mit anderen Worten könnte man das Wander-
Exerzitien nennen -, die uns veranlasst, uns
nicht auszuweichen. Es zeigt sich dann, was

gut und was weniger fruchtbar reift auf unserem

Lebensweg, was trägt und was verdirbt.
Der Mut zur eigenen Wirklichkeit ist keine
Reise auf eine einsame Insel, auf die ich mich
zurückziehe. Vielmehr ist der Mensch ein We-



sen, das auf Tod und Leben der anderen
bedarf. Gehen muss man selber; aber man soll
nicht allein gehen. So gelingt ein Weg zu sich
selber nur als Weg zum Du, zum menschlichen

Gegenüber; und er führt zum Miteinander.

Pilgerschaft bedeutet somit praktisch

das «Gemeinsam-mit-andern-unter-
wegs-Sein» und Begegnung mit Menschen
und ihrer Welt. Eine Pilgerschaft, die nicht
offener macht für andere (Mit-Welt) und für
die Schöpfung (Um-Welt), muss sich die
Frage gefallen lassen, ob sie Rückzug bedeute
oder Abenteuer als Flucht vor Verantwortung.
Wir wissen zwar aus der Geschichte zur Genüge,

dass das Pilgerwesen oft auch ein Pilger-
Unwesen war, gegen das kirchliche und zivile
Behörden zuweilen nur mit Mühe aufkamen.
Aber wir wissen auch, dass Wallfahrt und
Pilgerschaft oft wichtige Ausdrucksformen von
Solidarität gewesen sind.
Vom religionsgeschichtlichen Ursprung her ist
das Wesen der Pilgerschaft das Unterwegssein
zu Gott, dem man an Heiligtümern in besonderer

Weise begegnen will. Schaffen die
Heiligtümer bzw. Wallfahrtsorte Atmosphäre
und Räume, wo gehetzte und verunsicherte
Menschen sich selbst klären und Gott suchen
können? Gibt es Gesprächspartner und
Gesprächspartnerinnen für Menschen, die in
Distanz zu ihrem Alltag auch ihre religiöse Not
aussprechen möchten oder die Mühe haben
mit Kirche und in Distanz zu ihr stehen?
Es ist ja nicht zu übersehen, dass es moderne
Lebensheiligtümer gibt, zu denen Menschen
in Massen wallfahren und pilgern: Solche
Heiligtümer können schon innere Einstellung sein
wie z. B. Konsumverhalten, Werte wie Freiheit,

Mitsprache, Dazugehören, Familie,
Glück, Freizeit, aber auch Macht, Wohlstand,
Wettbewerb, Wirtschaftswachstum,
Geltungsbedürfnis usw. «So scheint mir wichtig,
dass in solcher Vielfalt positiver wie auch
bedenklicher Tendenzen Pilgerschaft als Weg zu
sich selber sowie zur Um- und Mitwelt auch
ein Weg zu Gott werden kann und zu den

Heiligtümern mit lebendigem Wasser für das
Leben in Fülle, ein Weg, der heilt und <Wun-
der> der Heilung verspricht.»
Das Bild von der Kirche als pilgerndes Volk
Gottes zeigt auch, dass die Kirche nicht selber
das Reich Gottes ist, sondern gleichsam Weg

und Ort ist, wo Menschen Gott begegnen, ihn
suchen und um ihn ringen dürfen und können.
Damit Kirche dazu einlädt, ist es wichtig, dass
sie sich nicht nur idealistisch vom Ziel her
versteht, sondern als Weg-Gemeinschaft. Dabei

darf sie nicht traditionalistisch
zurückschauen und zum Stehen kommen. Vielmehr
soll sie sich auf die Mühsal und auf die Weite
des Weges einlassen, ohne zu meinen, dass alle

nur im Gleichschritt unterwegs sein müssen.
Das Ziel der Pilgerschaft ist letztlich nicht das

Heiligtum als touristische Sehenswürdigkeit,
sondern dass Menschen zu sich selber kommen
(dürfen) und dadurch ein Verhältnis zur Mitwelt

finden. Das Leben selbst ist dann in seiner
widersprüchlichen Vielfalt das «Heiligtum»,
wo wir aufbrechen dürfen zum lebendigen
Gott Jesu. Dann können wir Energie und langen

Atem gewinnen: «Er führte mich hinaus
ins Weite, er befreite mich, denn er hatte
Gefallen an mir» (Psalm 18, 20).
Ein weiterer Referent, der Bischof der
französischen Diözese Aire, Robert Sarrabère,
wünschte neue Orte der Besinnung. Die Kirche

müsse sich allen Beteiligten der
Tourismusbranche zuwenden, forderte er, also den
Veranstaltern wie den Teilnehmern und den
Reisebegleitern. Es müssten zudem neue geistliche

Räume ausserhalb der angestammten
Orte geschaffen werden, nämlich dort, wo sich
Touristen aufhalten.
Noch weiter mit seinen Forderungen ging
Msgr. Pierre Calimé vom Päpstlichen Rat der
Seelsorge für Migranten und Menschen unterwegs.

In der heutigen Zeit wachsender Säkularisation

werde es zunehmend wichtiger, den
Menschen die Bedeutung der Pilgerreise und
des Wallfahrtsortes nahezubringen, bis dahin,
zu erklären, was der Name «Maria» für das

Christentum bedeute.
Er stellt einen Zerfall der religiösen Kultur,
aber auch eine touristische Respektlosigkeit
gegenüber anderen Religionen fest. Der
Tourismus stelle aber auch eine Chance für die
Kirche dar, denn die Menschen kämen auf
ihren Ferienstreifzügen auch in Kirchen. «Empfangen

wir sie», forderte Calimé. Auch über
die religiöse Kunst, richtig erklärt, sei es möglich,

den Menschen das religiöse Grundwissen
mit seinen Geheimnissen wieder neu zu
vermitteln.




	Kolloquium über Spiritualität der wiederentdeckten Pilgerreise : (26. November 1994 in romont FR)

