
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 72 (1995)

Heft: 4

Artikel: Ein gewalttätiger Gott in der Bibel?

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein gewalttätiger Gott in der Bibel?

P. Ludwig Ziegerer

Im Wortgottesdienst der Osternacht sind
sieben alttestamentliche Lesungen vorgesehen,
die das heilsgeschichtliche Handeln Gottes an
seinem Volk Israel illustrieren. Die zentrale
Perikope, die nie wegfallen darf, auch wenn
man sich für eine verkürzte Leseordnung
entscheidet, ist jene vom Durchzug des Volkes
Israel durch das Rote Meer. Die Errettung des

geknechteten Volkes aus dem Sklavenhaus
Ägyptens ist die alles entscheidende Tat Gottes

für Israel. Wer unvoreingenommen die
Durchzugsgeschichte liest oder sie vielleicht
gar zum erstenmal hört, dem wird auffallen,
dass sie mit einem Gesang voller Schadenfreude

endet. Myriam, die Schwester des Mose,
stimmt mit den andern Frauen ein Lied an mit
den Worten: «Ich singe dem Herrn ein Lied,
denn er ist hoch und erhaben. Rosse und Wagen

warfer ins Meer» (Ex 15, 21). Einige Verse
früher, im Lied des Mose, wird es noch deutlicher:

«Pharaos Wagen und seine Streitmacht
warf er ins Meer. Seine besten Kämpfer
versanken im Schilfmeer» (V. 4). Wie kann man
einen Gott feiern, der andere im Meer ersäuft.
Gewiss, die Ägypter waren die Feinde und
über die Feinde triumphieren, ist menschlich.
Sicher, es ist die Grosstat Gottes, dass Israel

aus Ägypten entkommen konnte. Israel feiert
seine Befreiung. Das ist legitim, doch darf
man sich darüber freuen, dass andere dabei zu
Schaden kommen? Hätte es aber für Gott keine

andere Möglichkeit gegeben, Israel von der
Last der Sklaverei zu befreien, ohne menschliche

Opfer? Darüber zu spekulieren, ist müssig.

Die Verstocktheit des Pharaos hatte einen
hohen Preis, denn wie immer haben bei
absolutistischen Herrschern die Untergebenen mit
ihrem Leben dessen Wahnsinn zu bezahlen -
bis zum heutigen Tag. Das ist die schreckliche
Realität, mit der wir leider leben müssen. Aber
sich darüber freuen? Darüber ein Lied anstimmen,

das Jahrhunderte später noch gesungen
wird? (Bei uns im Chorgebet jeden zweiten
Samstag in den Laudes!) Wie kann man das
heute als gläubiger Jude, als gläubiger Christ
guten Gewissens beten?
Wird da nicht ein Gott verehrt, der es zulässt,
dass Unschuldige wegen dem Wahnsinn eines
Herrschers umkommen.
Das ist nur einer von vielen Texten in der
Bibel, die von Gewalttaten sprechen. Es soll
rund 600 Stellen geben, die von Gewalt gegen
Menschen sprechen und gar 1000 Texte, die
von göttlicher Gewalt handeln. Vorab sind
diese Stellen in der Hebräischen Bibel, unserem

Alten Testament, zu finden.
Wir leben in einer Zeit, in der man sehr sensibel

geworden ist für alle möglichen offenen
und versteckten Formen von Gewalt. Ist es

da nicht ein Skandal, dass ausgerechnet in
der Bibel, dem schriftlichen Fundament des

jüdisch-christlichen Glaubens, so viel von
Gewalt die Rede ist?
Es geht um die Frage des Gottesbildes oder des
biblischen Verständnisses von Gott. Schon



viele Antworten sind versucht worden, wie wir
mit biblischen Texten, die offensichtlich
Gewalttat zum Inhalt haben, umgehen können.

All diese Lösungen zeigen etwas Richtiges,

weisen aber auch Gefahren auf.

1. Gegensatz zwischen alttestament-
lichem und neutestamentlichem Gott
Der Gott des Alten Testamentes ist ein strenger

und rächender Gott, währenddessen uns
Jesus im Neuen Testament den barmherzigen
und gnädigen Gott verkündet. Zu vielfältig
sind die Aussagen über Gott in beiden Teilen
der Bibel, als dass man so schematisieren
könnte. Ausserdem kann der Gott des Alten
Testamentes nicht ein anderer sein als jener im
Neuen Testament. Beide Teile der Bibel,
das Alte (oder besser das Erste) und das Neue
Testament, gelten uns Christen gleichermas-
sen als Heilige Schrift, als Gottes Wort. Die
Abwertung des Alten Testamentes als etwas
Vorläufiges und jetzt nicht mehr Gültiges ist
in dieser Betrachtungsweise versteckt vorhanden.

Es genügt auch nicht, wenn man neben
Texten der Gewalt solche des Erbarmens auflistet

oder wenn man sich im Neuen Testament
auf die Suche nach problematischen Texten
macht. Die gegenseitige Relativierung bringt
nicht die Lösung, wenn eine zentrale Mitte
fehlt, von der aus die biblische Botschaft
gedeutet werden kann (vgl. unter 5.).

2. Die allegorische Auslegung
Die Kirchenväter haben beispielsweise im
Ereignis des Durchzugs durch das Meer ein
Vorbild für die Errettung des einzelnen aus der
Knechtschaft der Sünde gesehen. So wie einst
das Volk Israel durch die Fluten des Meeres in
die Freiheit gelangte, so gelangen die Christen
durch das Wasser der Taufe zum Heil. Nach
der Tauftheologie des Paulus werden wir mit
Christus gekreuzigt, um mit ihm an der
Auferstehung teilzuhaben. Das geschieht durch
das Hineintauchen ins Wasser und das
Auftauchen als neue Schöpfung. Die Sünde, der
alte Feind, symbolisiert in der ägyptischen
Streitmacht, wird im Bad der Taufe ersäuft.
Der jubelnde Mensch, dargestellt in Myriam
und den singenden und tanzenden Frauen,

triumphiert über die endgültig besiegte Macht
der Sünde.
Diese tiefsinnige, auf Christus hingerichtete
Betrachtung eines alttestamentlichen Textes
nimmt diesem oft das ursprünglich Anstössi-
ge. Was im Literalsinn brachial-gewalttätig
daherkommt, wird vergeistigt.

3. «Falschmünzen»

In den judenchristlichen Kreisen der ersten
Jahrhunderte hatte ein durch die Kirchenväter
mehrfach überliefertes Jesuswort (also nicht in
den kanonischen Evangelien bezeugt) grosse
Bedeutung: «Werdet tüchtige Geldwechsler!»

- Nun, was ist in unserem Zusammenhang
damit gemeint? Die Judenchristen lasen die
hebräische Uberlieferung ihrer Väter (also unser

Altes Testament) mit grosser Hochachtung,

aber doch auch in einer kritischen
Distanz. Das schliesst sich ja nicht aus. Eine
allegorische Exegese im Sinne der griechischen
Kirchväter war ihnen nicht möglich, dafür
waren sie zu stark mit den geschichtlichen
Traditionen des eigenen Volkes verbunden.
Ihr Schlüssel für das richtige Verständnis und
ihr Massstab für die Gültigkeit dessen, was
über Gott ausgesagt wird, ist ihnen die
Botschaft Jesu, den sie als Messias anerkannten.
Als der von Gott Gesalbte spricht er an Gottes
Statt. Und sie, die an ihn glaubten, hatten nun
wie kluge Geldwechsler auf den Klang der
überlieferten Worte zu hören. Klingen sie wie
echte Münzen, oder sind sie Falschgeld? Ein
geübter Geldwechsler hört schon am Klang
einer Münze, wenn sie auf den Wechseltisch
geworfen wird, ob sie vollwertig oder
verfälscht ist. Auch in der Uberlieferung der Väter

gab es solch echtes und falsches Geld. Bei
der Landnahme weihten Josua und seine

Kämpfer die Städte Jericho und Ai dem
Untergang, «alles was in der Stadt war, Männer
und Frauen, Kinder und Greise, Rinder, Schafe

und Esel» (vgl. Jos 6-8). Simson erschlägt
mit einem Eselskinnbacken tausend Männer
(Ri 15, 15), der Prophet Elija schlachtet
achthundertfünfzig falsche Propheten ab (1 Kön
19, 1).
Was unterscheidet diese Berichte von den
grauenvollen Bildern aus Ex-Jugoslawien, aus
der tschetschenischen Hauptstadt Grosny und



andern Kriegsgebieten der Erde, die uns
Abend für Abend live durch das Fernsehen ins
Haus geliefert werden? Erinnern sie uns nicht
an die Terroranschläge fanatischer Moslem-
Fundamentalisten, die ebenfalls vorgeben, im
Namen Gottes den heiligen Krieg zu führen
und die Ungläubigen zu vernichten?
Nein, so etwas kann nicht im Namen Gottes
geschehen, von dem es beim Propheten Hosea
heisst, dass sich sein Herz gegen ihn wendet
und, obwohl er voller Zorn ist, das Mitleid in
ihm auflodert (Hos 11,8-9). So etwas kann
unmöglich im Namen Gottes geschehen, den
Jesus in Übereinstimmung mit der mündlichen

jüdischen Tradition «Abba», lieber
Vater, nennt. Dass Gott deswegen ein gutmütiger

Opa ist, mit dem man machen kann, was
man will, sei damit nicht gesagt. Gott ist im
biblischen Zeugnis, auch im Neuen Testament,

sowohl ein strenger und konsequenter
als auch ein liebender und erbarmender Gott.
Aus dem Gesamtzeugnis des Gesetzes, der
Propheten und der Botschaft Jesu aber lässt
sich nicht ein Gott ausmachen, der gewalttätig
ist und die Menschen zu blinder Gewalt und
Ausrottung der Feinde anstiftet. Wenn es

dennoch Texte gibt, die ihn so schildern, dann sind
diese als «Falschmünzen» auszusondern. Da
die Judenchristen der ersten Jahrhunderte die
Schrift nicht allegorisch auslegen wollten und
eine historisch-kritische Auseinandersetzung
noch gar nicht kennen konnten, blieb ihnen
nicht viel anderes übrig, als sich als kluge
Geldwechsler zu üben. Die Gefahr dieser
Methode erkennen wir gleich: Es entsteht ein
Kanon im Kanon. Gewisse Stellen werden als

unecht, d. h. nicht als Wort Gottes angesehen.

4. «Sie wissen nicht, was sie glauben»

Schaut man die Texte an, wie sie in den heutigen

Lektionaren, also den Büchern, aus denen
im Gottesdienst vorgelesen wird, vorkommen,
stellt man fest, dass da dem durchschnittlichen
Teilnehmer am katholischen Gottesdienst
nicht allzuviel zugemutet wird. Anstössige
Aussagen, einzelne Verse oder ganze Passagen
werden da weggelassen. Verlegen oder
verschämt werden problematische Perikopen gar
nicht aufgenommen. Wer also nur im offiziellen

Gottesdienst der Kirche mit der Bibel kon¬

frontiert wird, realisiert nicht, dass es in
diesem Buch auch sehr gewalttätige Texte gibt.
Dieser einäugige Umgang mit den Grundlagen

unseres Glaubens in der Verkündigung
veranlasste den Freiburger Psychologen Franz
Buggle zu einer Streitschrift, in der er unter
dem Titel «Denn sie wissen nicht, was sie

glauben» behauptet, wenn man die Bibel als
Ganzes mit allen inhumanen und gewalttätigen

Texten ernst nähme, so komme sie nicht in
Frage als Grundlage für eine heute
verantwortbare Ethik. Diese Betrachtungsweise ist
aber doch etwas zu einfach. Die moderne Exegese

leitet uns zu einer differenzierteren Sicht
an und fragt, in welchem historisch-kulturellen

Umfeld ein Text entstanden ist und was
mit ihm in welcher Situation bezweckt worden
ist (historisch-kritische Methode). Auch die
Kritiker der Bibel und des Christentums sollten

sich vor einer einfältig-fundamentalistischen
Lektüre der Schrift hüten.

5. Mischtexte

Die Bibel ist Gottes Wort, aber ausgedrückt in
menschlicher Sprache und geprägt von einem
ganz bestimmten menschlichen Erfahrungshorizont.

Dieser wieder ist eingebunden in
eine bestimmte Kultur und Sprache. Die
Schwierigkeit besteht nun in der Übermittlung

dieser fremden Welt, dieser anderen Kultur

und Sprache in unsere Zeit und in unser
Denken. Aber anders als durch diese Vermittlung

können wir Gottes Wort gar nicht richtig
verstehen.
Deshalb spricht man heute von biblischen
«Mischtexten» und von einer notwendigen
«Entmischung», damit wir nicht zu einer
Extremlösung kommen, indem wir entweder
einem fundamentalistischen Bibelverständnis
zum Opfer fallen oder das biblische Gottesbild

für eine heutige Ethik als untauglich
verwerfen müssen.
Diese «Entmischung» wird möglich, wenn wir
eine verbindliche Mitte der biblischen Botschaft
anerkennen und zugleich Zeitbedingtes im
Überlieferungsprozess der Offenbarung
relativieren können.
Für uns Christen ist diese MitteJesus Christus.
Sein Lebenszeugnis und seine Predigt erreichen

eine Deutlichkeit der Offenbarung wie



sie das Alte Testament nicht kennt. Wenn wir
von diesem Zentrum her das biblische Gottesbild

deuten, kann niemals menschliche
Gewalt von Gott her legitimiert werden.(Für
nicht fundamentalistisch gesinnte Juden dürfte

die gesamte rabbinische Tradition dieselbe
Rolle spielen.)
Im Alten Testament vermischen sich alte
sakrale Vorstellungen eines kriegerischen oder
gewalttätigen Gottes mit neuen
Offenbarungsimpulsen. Aber bereits in der Hebräischen

Bibel selber finden wir solche
«Entmischungsprozesse». Das soll an einem Beispiel
deutlich gemacht werden:
Dem Volk Israel galt die Volkszählung als eine
der grössten Verfehlungen des Königs David.
Wie kam er zu diesem verhängnisvollen
Vorhaben, dem als Strafmassnahme 70 000
Unschuldige zum Opfer fielen? Zwei Stellen
berichten darüber. In der älteren Uberlieferung
(2 Sam 24, 1-25) heisst es: «Der Zorn des

Herrn entbrannte noch einmal gegen Israel,
und er reizte David gegen das Volk auf und
sagte: Geh, zähl Israel und Juda!» In einer
jüngeren Uberlieferung hingegen, die über das

Gleiche berichtet, heisst es dagegen: «Der
Satan trat gegen Israel auf und reizte David,
Israel zu zählen» (1 Chr21, 1). Hier sehen wir,
wie der spätere Autor es nicht mehr mit
seinem Gottesbild vereinbaren konnte, dass

JHWH der Anstifter zu einem solch zerstörerischen

Verhalten sein soll. Die «Entmischung»

besteht nun darin, dass in diesem
Gottesverständnis das zerstörerische Verhalten

des Menschen nicht mehr auf Gott projiziert

wird, sondern einer widergöttlichen
Macht zugeordnet wird. Es wird auch deutlich,
wie schwierig es ist, im richtigen Sinn von
Gott zu sprechen.
Im Mittelalter hat man darum von einer
«Theologia negativa» gesprochen. Man dachte,

es sei besser von Gott zu reden, wie er nicht
ist, da man ohnehin nicht angemessen
ausdrücken kann, wie er ist. Unsere Worte und
Bilder können ihn nie in seiner unermesslichen
Grösse erfassen. Wir bringen immer nur einen
winzig kleinen und erst noch unvollständigen
Teilaspekt zum Ausdruck, wenn wir es wagen,
von Gott zu reden. Für viele Mystiker war es

deshalb angemessener, einfach in der Gegenwart

Gottes zu schweigen, als in vielen leeren

Formeln über ihn zu reden und zu lehren.
Das ist schon eine wichtige Erkenntnis: Wir
sollten mehr mit Gott reden, als dass wir über
ihn reden. Wenn dies aber doch einmal nötig
wird, dann dürfen wir das tun, wenn wir uns
an der Person Jesu orientieren,weil er uns als

jener die Kunde vom Vater gebracht hat, der
an seinem Herzen geruht hat (Joh 1, 18). Es

wäre verheerend, wenn wir von der
Befreiungserfahrung Israels ausgehend, von
Gott aussagen würden, dass er ein Gott ist,
dem es gefällt, dass Unschuldige wegen dem
Wahnwitz seiner Feinde umkommen. Die
ausgelassene Freude über die Befreiung mag
diese differenzierte Sicht übersehen. Archaische

Gottesvorstellungen mögen dabei eine
Rolle spielen, doch die Lehre Jesu als zentrale
Norm lässt niemals ein zu Gewalt aufrufender
Gott zu.

DU bist das heben

ER, der aufdem Thron sass, sprach:
Seht, ICH mache alles neu.

Offenbarung 21,5

DU bist das heben

und wandelst

was immer sich regt und bewegt
in die unvergängliche Vorm

des ewigen hebens

unermesslich

unendlich

DU bist das heben

und erneuerst

unser heben

Millionen mal milliardenfach
und bleibst derselbe

lebendige

lebenspendende GOTT
unermesslich

unendlich

Aus: Bruno Stephan Scherer, DU bist nahe.
Gebets-Gedichte zum Kirchenjahr C, S. 37.


	Ein gewalttätiger Gott in der Bibel?

