Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 72 (1995)

Heft: 4

Artikel: Ein gewalttatiger Gott in der Bibel?
Autor: Ziegerer, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

p

Ein gewalttdtiger Gott in der Bibel?

P. Ludwig Ziegerer

Im Wortgottesdienst der Osternacht sind sie-
ben alttestamentliche Lesungen vorgesehen,
die das heilsgeschichtliche Handeln Gottes an
seinem Volk Israel illustrieren. Die zentrale
Perikope, die nie wegfallen darf, auch wenn
man sich fiir eine verkiirzte Leseordnung ent-
scheidet, ist jene vom Durchzug des Volkes
Israel durch das Rote Meer. Die Errettung des
geknechteten Volkes aus dem Sklavenhaus
Agyptens ist die alles entscheidende Tat Got-
tes fir Israel. Wer unvoreingenommen die
Durchzugsgeschichte liest oder sie vielleicht
gar zum erstenmal hort, dem wird auffallen,
dass sie mit einem Gesang voller Schadenfreu-
de endet. Myriam, die Schwester des Mose,
stimmt mit den andern Frauen ein Lied an mit
den Worten: «Ich singe dem Herrn ein Lied,
denn er ist hoch und erhaben. Rosse und Wa-
genwarfer ins Meer» (Ex 15, 21). Einige Verse
frither, im Lied des Mose, wird es noch deutli-
cher: «Pharaos Wagen und seine Streitmacht
warf er ins Meer. Seine besten Kimpfer ver-
sanken im Schilfmeer» (V. 4). Wie kann man
einen Gott feiern, der andere im Meer ersiuft.
Gewiss, die Agypter waren die Feinde und
iiber die Feinde triumphieren, ist menschlich.
Sicher, es ist die Grosstat Gottes, dass Israel

aus Agypten entkommen konnte. Israel feiert
seine Befreiung. Das ist legitim, doch darf
man sich dariiber freuen, dass andere dabei zu
Schaden kommen? Hitte es aber fiir Gott kei-
ne andere Moglichkeit gegeben, Israel von der
Last der Sklaverei zu befreien, ohne menschli-
che Opfer? Dariiber zu spekulieren, ist miis-
sig. Die Verstocktheit des Pharaos hatte einen
hohen Preis, denn wie immer haben bei abso-
lutistischen Herrschern die Untergebenen mit
threm Leben dessen Wahnsinn zu bezahlen —
bis zum heutigen Tag. Das ist die schreckliche
Realitit, mitder wir leider leben miissen. Aber
sich dariiber freuen? Dariiber ein Lied anstim-
men, das Jahrhunderte spiter noch gesungen
wird? (Bei uns im Chorgebet jeden zweiten
Samstag in den Laudes!) Wie kann man das
heute als gldubiger Jude, als gliubiger Christ
guten Gewissens beten?

Wird da nicht ein Gott verehrt, der es zulisst,
dass Unschuldige wegen dem Wahnsinn eines
Herrschers umkommen.

Das ist nur einer von vielen Texten in der
Bibel, die von Gewalttaten sprechen. Es soll
rund 600 Stellen geben, die von Gewalt gegen
Menschen sprechen und gar 1000 Texte, die
von gottlicher Gewalt handeln. Vorab sind
diese Stellen in der Hebriischen Bibel, unse-
rem Alten Testament, zu finden.

Wir leben in einer Zeit, in der man sehr sensi-
bel geworden ist fiir alle moglichen offenen
und versteckten Formen von Gewalt. Ist es
da nicht ein Skandal, dass ausgerechnet in
der Bibel, dem schriftlichen Fundament des
jidisch-christlichen Glaubens, so viel von
Gewalt die Rede ist?

Es geht um die Frage des Gottesbildes oder des
biblischen Verstindnisses von Gott. Schon



viele Antworten sind versucht worden, wie wir
mit biblischen Texten, die offensichtlich
Gewalttat zum Inhalt haben, umgehen kon-
nen. All diese Losungen zeigen etwas Richti-
ges, weisen aber auch Gefahren auf.

1. Gegensatz zwischen alttestament-
lichem und neutestamentlichem Gott

Der Gott des Alten Testamentes ist ein stren-
ger und richender Gott, wihrenddessen uns
Jesus im Neuen Testament den barmherzigen
und gnidigen Gott verkiindet. Zu vielfiltig
sind die Aussagen iiber Gott in beiden Teilen
der Bibel, als dass man so schematisieren
konnte. Ausserdem kann der Gott des Alten
Testamentes nicht ein anderer sein als jener im
Neuen Testament. Beide Teile der Bibel,
das Alte (oder besser das Erste) und das Neue
Testament, gelten uns Christen gleichermas-
sen als Heilige Schrift, als Gottes Wort. Die
Abwertung des Alten Testamentes als etwas
Vorliufiges und jetzt nicht mehr Giiltiges ist
in dieser Betrachtungsweise versteckt vorhan-
den. Es gentigt auch nicht, wenn man neben
Texten der Gewalt solche des Erbarmens aufli-
stet oder wenn man sich im Neuen Testament
auf die Suche nach problematischen Texten
macht. Die gegenseitige Relativierung bringt
nicht die Losung, wenn eine zentrale Mitte
fehlt, von der aus die biblische Botschaft
gedeutet werden kann (vgl. unter 5.).

2. Die allegorische Auslegung

Die Kirchenviiter haben beispielsweise im
Ereignis des Durchzugs durch das Meer ein
Vorbild fiir die Errettung des einzelnen aus der
Knechtschaft der Siinde gesehen. So wie einst
das Volk Israel durch die Fluten des Meeres in
die Freiheit gelangte, so gelangen die Christen
durch das Wasser der Taufe zum Heil. Nach
der Tauftheologie des Paulus werden wir mit
Christus gekreuzigt, um mit thm an der Auf-
erstechung teilzuhaben. Das geschieht durch
das Hineintauchen ins Wasser und das Auf-
tauchen als neue Schopfung. Die Siinde, der
alte Feind, symbolisiert in der dgyptischen
Streitmacht, wird im Bad der Taufe ersiuft.
Der jubelnde Mensch, dargestellt in Myriam
und den singenden und tanzenden Frauen,

triumphiert iiber die endgiiltig besiegte Macht
der Stinde.

Diese tiefsinnige, auf Christus hingerichtete
Betrachtung eines alctestamentlichen Textes
nimmt diesem oft das urspriinglich Anstossi-
ge. Was im Literalsinn brachial-gewalttitig
daherkommt, wird vergeistigt.

3. «Falschmiinzen»

In den judenchristlichen Kreisen der ersten
Jahrhunderte hatte ein durch die Kirchenviiter
mehrfach tiberliefertes Jesuswort (also nicht in
den kanonischen Evangelien bezeugt) grosse
Bedeutung: « Werdet tiichtige Geldwechsler!»
— Nun, was ist in unserem Zusammenhang
damit gemeint? Die Judenchristen lasen die
hebriische Uberlieferung ihrer Viter (also un-
ser Altes Testament) mit grosser Hochach-
tung, aber doch auch in einer kritischen Di-
stanz. Das schliesst sich ja nicht aus. Eine alle-
gorische Exegese im Sinne der griechischen
Kirchviter war ihnen nicht moglich, dafiir
waren sie zu stark mic den geschichtlichen
Traditionen des eigenen Volkes verbunden.
Thr Schliissel fiir das richtige Verstindnis und
ihr Massstab fur die Giiltigkeit dessen, was
iber Gotr ausgesagt wird, ist ihnen die Bot-
schaft Jesu, den sie als Messias anerkannten.
Als der von Gott Gesalbte spricht er an Gottes
Statt. Und sie, die an ihn glaubten, hatten nun
wie kluge Geldwechsler auf den Klang der
tiberlieferten Worte zu horen. Klingen sie wie
echte Miinzen, oder sind sie Falschgeld? Ein
getibter Geldwechsler hort schon am Klang
einer Miinze, wenn sie auf den Wechseltisch
geworfen wird, ob sie vollwertig oder ver-
filscht ist. Auch in der Uberlieferung der Vi-
ter gab es solch echtes und falsches Geld. Bei
der Landnahme weihten Josua und seine
Kimpfer die Stddte Jericho und Ai dem Un-
tergang, «alles was in der Stadt war, Minner
und Frauen, Kinder und Greise, Rinder, Scha-
fe und Esel» (vgl. Jos 6-8). Simson erschligt
mit einem Eselskinnbacken tausend Miinner
(Ri 15, 15), der Prophet Elija schlachtet acht-
hundertfiinfzig falsche Propheten ab (1 Koén
19, 1).

Was unterscheidet diese Berichte von den
grauenvollen Bildern aus Ex-Jugoslawien, aus
der tschetschenischen Hauptstadt Grosny und

80



81

andern Kriegsgebieten der Erde, die uns
Abend fiir Abend live durch das Fernsehen ins
Haus geliefert werden? Erinnern sie uns nicht
an die Terroranschlige fanatischer Moslem-
Fundamentalisten, die ebenfalls vorgeben, im
Namen Gottes den heiligen Krieg zu fiihren
und die Ungldubigen zu vernichten?

Nein, so etwas kann nicht im Namen Gottes
geschehen, von dem es beim Propheten Hosea
heisst, dass sich sein Herz gegen ihn wendet
und, obwohl er voller Zorn ist, das Mitleid in
ithm auflodert (Hos 11, 8-9). So etwas kann
unmdoglich im Namen Gottes geschehen, den
Jesus in Ubereinstimmung mit der miind-
lichen jidischen Tradition «Abba», lieber
Vater, nennt. Dass Gott deswegen ein gutmiui-
tiger Opa ist, mit dem man machen kann, was
man will, sei damit nicht gesagt. Gott ist im
biblischen Zeugnis, auch im Neuen Testa-
ment, sowohl ein strenger und konsequenter
als auch ein liebender und erbarmender Gott.
Aus dem Gesamtzeugnis des Gesetzes, der
Propheten und der Botschaft Jesu aber lisst
sich nichtein Gott ausmachen, der gewalttitig
ist und die Menschen zu blinder Gewalt und
Ausrottung der Feinde anstiftet. Wenn es den-
noch Texte gibrt, die ihn so schildern, dann sind
diese als «Falschmiinzen» auszusondern. Da
die Judenchristen der ersten Jahrhunderte die
Schrift nichr allegorisch auslegen wollten und
eine historisch-kritische Auseinandersetzung
noch gar nicht kennen konnten, blieb ihnen
nicht viel anderes brig, als sich als kluge
Geldwechsler zu iiben. Die Gefahr dieser
Methode erkennen wir gleich: Es entsteht ein
Kanon im Kanon. Gewisse Stellen werden als
unecht, d. h. nicht als Wort Gorttes angesehen.

4. «Sie wissen nicht, was sie glauben»

Schaut man die Texte an, wie sie in den heuti-
gen Lektionaren, also den Biichern, aus denen
im Gorttesdienst vorgelesen wird, vorkommen,
stellt man fest, dass da dem durchschnittlichen
Teilnehmer am katholischen Gottesdienst
nicht allzuviel zugemutet wird. Anstossige
Aussagen, einzelne Verse oder ganze Passagen
werden da weggelassen. Verlegen oder ver-
schimt werden problematische Perikopen gar
nicht aufgenommen. Wer also nur im offiziel-
len Gottesdienst der Kirche mit der Bibel kon-

frontiert wird, realisiert nicht, dass es in die-
sem Buch auch sehr gewalttitige Texte gibt.
Dieser eindugige Umgang mit den Grund-
lagen unseres Glaubens in der Verkiindigung
veranlasste den Freiburger Psychologen Franz
Buggle zu einer Streitschrift, in der er unter
dem Titel «Denn sie wissen nicht, was sie
glauben» behauptet, wenn man die Bibel als
Ganzes mit allen inhumanen und gewalttici-
gen Texten ernst ndhme, so komme sie nicht in
Frage als Grundlage fiir eine heute verant-
wortbare Echik. Diese Betrachtungsweise ist
aber doch etwas zu einfach. Die moderne Exe-
gese leitet uns zu einer differenzierteren Sicht
an und fragt, in welchem historisch-kulcurel-
len Umtfeld ein Text entstanden ist und was
mit thm in welcher Situation bezweckt worden
ist (historisch-kritische Methode). Auch die
Kritiker der Bibel und des Christentums soll-
ten sich vor einer einfiltig-fundamentalisti-
schen Lekrtiire der Schrifc hiiten.

5. Mischtexte

Die Bibel ist Gottes Wort, aber ausgedriickt in
menschlicher Sprache und geprigt von einem
ganz bestimmten menschlichen Erfahrungs-
horizont. Dieser wieder ist eingebunden in
eine bestimmte Kultur und Sprache. Die
Schwierigkeit besteht nun in der Ubermitt-
lung dieser fremden Welt, dieser anderen Kul-
tur und Sprache in unsere Zeit und in unser
Denken. Aber anders als durch diese Vermitt-
lung kénnen wir Gottes Wort gar nicht richtig
verstehen.

Deshalb spricht man heute von biblischen
«Mischtexten» und von einer notwendigen
«Entmischung», damit wir nicht zu einer Ex-
tremlosung kommen, indem wir entweder
einem fundamentalistischen Bibelverstindnis
zum Opfer fallen oder das biblische Gorttes-
bild fiir eine heutige Ethik als untauglich ver-
werfen miissen.

Diese «Entmischung» wird moglich, wenn wir
eine verbindliche Mitte der biblischen Botschaft
anerkennen und zugleich Zeitbedingtes im
Uberlieferungsprozess der Offenbarung rela-
tivieren konnen.

Fiir uns Christen ist diese Mitte_Jesus Christus.
Sein Lebenszeugnis und seine Predigt errei-
chen eine Deutlichkeit der Offenbarung wie



sie das Alte Testament nicht kennt. Wenn wir
von diesem Zentrum her das biblische Gottes-
bild deuten, kann niemals menschliche Ge-
walt von Gott her legitimiert werden.(Fiir
nicht fundamentalistisch gesinnte Juden diirf-
te die gesamte rabbinische Tradition dieselbe
Rolle spielen.)

Im Alten Testament vermischen sich alte sa-
krale Vorstellungen eines kriegerischen oder
gewalctitigen Gottes mit neuen Offenba-
rungsimpulsen. Aber bereits in der Hebrii-
schen Bibel selber finden wir solche «Entmi-
schungsprozesse». Das soll an einem Beispiel
deutlich gemacht werden:

Dem Volk Israel gale die Volkszihlung als eine
der grossten Verfehlungen des Konigs David.
Wie kam er zu diesem verhidngnisvollen Vor-
haben, dem als Strafmassnahme 70 000 Un-
schuldige zum Opfer fielen? Zwei Stellen be-
richten dariiber. In der #lteren Uberlieferung
(2 Sam 24, 1-25) heisst es: «Der Zorn des
Herrn entbrannte noch einmal gegen Israel,
und er reizte David gegen das Volk auf und
sagte: Geh, zihl Israel und Juda!» In einer
jiingeren Uberlieferung hingegen, die iiber das
Gleiche berichtet, heisst es dagegen: «Der
Satan trat gegen Israel auf und reizte David,
Israel zu zihlen» (1 Chr 21, 1). Hier sehen wir,
wie der spiitere Autor es nicht mehr mit sei-
nem Gottesbild vereinbaren konnte, dass
JHWH der Anstifter zu einem solch zerstore-
rischen Verhalten sein soll. Die «Entmi-
schung» besteht nun darin, dass in diesem
Gottesverstindnis das zerstorerische Verhal-
ten des Menschen nicht mehr auf Gott proji-
ziert wird, sondern einer widergottlichen
Macht zugeordnet wird. Es wird auch deutlich,
wie schwierig es ist, im richtigen Sinn von
Gott zu sprechen.

Im Miccelalter hat man darum von einer
«Theologia negativa» gesprochen. Man dach-
te, es sei besser von Gott zu reden, wie er nicht
ist, da man ohnehin nicht angemessen aus-
driicken kann, wie er ist. Unsere Worte und
Bilder kénnen ihn nie in seiner unermesslichen
Grosse erfassen. Wir bringen immer nur einen
winzig kleinen und erst noch unvollstindigen
Teilaspekt zum Ausdruck, wenn wir es wagen,
von Gott zu reden. Fiir viele Mystiker war es
deshalb angemessener, einfach in der Gegen-
wart Gottes zu schweigen, als in vielen leeren

Formeln tiber ihn zu reden und zu lehren.
Das ist schon eine wichtige Erkenntnis: Wir
sollten mehr miz Gott reden, als dass wir #ber
ihn reden. Wenn dies aber doch einmal notig
wird, dann diirfen wir das tun, wenn wir uns
an der Person Jesu orientieren,weil er uns als
jener die Kunde vom Vater gebracht hat, der
an seinem Herzen geruht hat (Joh 1, 18). Es
wire verheerend, wenn wir von der
Befreiungserfahrung Israels ausgehend, von
Gott aussagen wiirden, dass er ein Gott ist,
dem es gefillt, dass Unschuldige wegen dem
Wahnwitz seiner Feinde umkommen. Die
ausgelassene Freude iiber die Befreiung mag
diese differenzierte Sicht iibersehen. Archai-
sche Gottesvorstellungen mogen dabei eine
Rolle spielen, doch die Lehre Jesu als zentrale
Norm ldsst niemals ein zu Gewalt aufrufender
Gortrt zu.

DU bist das Leben

ER, der anf dem Thron sass, sprach:
Seht, ICH mache alles nex.

Offenbarung 21, 5
DU bist das Leben

und wandelst
was immer sich regt und bewegt
in die unvergdngliche Form
des ewigen Lebens
unermesslich

unendlich

DU bist das Leben
und erneuerst
unser Leben
millionen mal milliardenfach
und bletbst derselbe
lebendige
lebenspendende GOTT
unermesslich
unendlich

Aus: Bruno Stephan Scherer, DU bist nabe.
Gebets-Gedichte zum Kirchenjahr C, S. 37.

82



	Ein gewalttätiger Gott in der Bibel?

