
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 71 (1994)

Heft: 2

Artikel: Die Gemeinschaft der Heiligen - Gemeinschaft in den Heiligen : ein
Bericht über eine ökumenische Tagung im Kloster Andechs

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gemeinschaft der Heiligen -
Gemeinschaft in den Heiligen
Ein Bericht über eine ökumenische Tagung im Kloster Andechs

P. Ludwig Ziegerer

Unter diesem Titel lud Prof. Dr. Karl Schlemmer

(Lehrstuhl für Liturgie an der Universität
Passau) vom 13. bis 15. Oktober 1993 zum
3. Passauer Symposion ins bayerische
Benediktinerkloster Andechs ein. Die Passauer

Symposien sind eine Einrichtung, die auf die
Initiative der beiden Liturgiker, Alt-Bischof
Dr. Anton Hänggi und Professor Schlemmer,
zurückgehen. Dieses Jahr sollte die Veranstaltung

einen ökumenischen Akzent erhalten,
weil die liturgische Reform immer mehr als

ein ökumenischer Prozess angesehen wird. Für
die Kirchen der Reformation bedeutet die
liturgische Erneuerung in der katholischen
Kirche eine ungeheure Herausforderung, da
viele reformatorische Postulate Wirklichkeit
geworden sind (z. B. Muttersprache, reicher
gedeckter Tisch des Wortes, bessere

Transparenz der Handlungen und Zeichen,
Kommunionempfang der Laien auch unter beiden

Gestalten) und die Rückbesinnung auf
altkirchliche Traditionen die gemeinsamen
Wurzeln bewusst werden liessen.
Andechs, Bayerns heiliger Berg, bot einen
besonderen Rahmen, da die Tagung in die
Hedwigsfestwoche (Gedenktag der heiligen Hedwig

am 16. Oktober) fiel. Dieses Jahr wurde
der 750. Todestag der Heiligen, die 1243 auf
Burg Andechs geboren wurde, besonders festlich

begangen. Das Haus der Bayerischen
Geschichte veranstaltete aus diesem Anlass
zusammen mit dem Kloster seine
Landesausstellung 1993 «Heilige und Herzöge» in
Andechs. Ihr Thema ist das im Alpengebiet
wie in Franken mächtige Adelsgeschlecht
der Andechs-Meranier, deren Stammburg in
Andechs stand.

In diesem doch sehr katholischen Umfeld fand
die ökumenische Tagung mit dem noch
katholischeren Thema «Heiligenverehrung»
statt. Ökumene also bloss Aushängeschild?
Keineswegs! Die Tagung war von echt
ökumenischem Geist durchdrungen. Da gab es, wie
man als Neuer und Fremdling gleich bei der
Eröffnung feststellen konnte, schon viele
freundschaftliche Bande auf wissenschaftlicher

und pastoraler Ebene, und bestimmt
wurden in diesen Tagen auch neue geknüpft.
Die Tagung begann mit der Vesper in der
Klosterkirche. Schade, dass die Mönche nur gerade
einen Mönch, den Kantor, für diesen Gottesdienst

entbehren konnten. Die Feier hätte
sicher gewonnen, wenn sie gemeinsam mit dem
Konvent gesungen worden wäre.

Den ersten Vortrag hielt Prof. Hans-Martin
Barth, Marburg, über den «Ort der Heiligen



in lutherischer Theologie und Liturgie».
Luther wandte sich gegen den Heiligenkult, weil
er aufgrund des ersten Gebotes gegen die
Abgötterei kämpfen musste. Seine scharfe Polemik

in den Bekenntnisschriften war nötig,
weil im ausgehenden Mittelalter im
Zusammenhang mit der Heiligenverehrung allerlei
Schindluderei getrieben wurde. Da gab es

fromme Tricks mit sogenannten wundertätigen

Bildern, unglaubliche Fabeln, die Religiosität

wurde funktionalisiert (für und gegen alles

einen Heiligen). In der Anrufung der Heiligen

sah Luther eine Verführung des
Antichrists und die Christus zukommende Ehre
gelte den Heiligen. «Die Glaubenden fliehen
vor Christus und suchen Zuflucht bei den
Heiligen», so charakterisierte Melanchthon
die Situation seiner Zeit. Luther wollte nicht
zwischen «invocatio» (Anrufung) und «ado-
ratio» (Anbetung) unterscheiden, beides
gebührt Gott allein, während den Heiligen
bloss Verehrung zukommt.
In der «Confessio Augustana» (CA
Augsburger Bekenntnis), auf die lutherische Pfarrer

bei ihrer Ordination heute noch verpflichtet
werden, handelt der 21. Artikel «Von der

Heiligenverehrung» (De cultu sanctorum).
Die Artikel 1 bis 21 bilden den ersten Teil der
CA und behandeln die gemeinsame Lehre.
Das lutherische Bekenntnis hat also den
Heiligenkult nicht abgeschafft, sondern wollte ihn
nur reformieren und auf Christus hin transparent

machen. Die dankbare Erinnerung an die
Heiligen wäre für die Christen besonders
wichtig, weil die heutige Kirche vorwiegend
jammert und klagt und undankbar ist. An den
Heiligen werden die Gaben Gottes sichtbar.
Gerade an Petrus wird sichtbar, wie die Gnade
über die Sünde triumphiert. Ihm wird vergeben,

obwohl er den Herrn verraten hat. Was
die Heiligen sind, machen nicht ihre Werke
aus, sondern allein, was Gott an ihnen getan
hat. Daher gilt, sie zuerst im Glauben nachzuahmen

und dann in ihrem Tugendstreben.
Die Liturgie widerspiegelt den Glauben. Sie
ist der gefeierte Glaube. Ein Blick auf die
lutherische Gottesdienstpraxis zeigt dann doch,
dass die Heiligen eher ein Schattendasein führen,

auch wenn sie in den offiziellen
Gottesdienstformularen immerhin implizit vorkommen

(im Credo, in der Präfation zum Abend¬

mahl ist die Rede von der Verbindung von
himmlischer und irdischer Kirche). In
amerikanischen Agenden können Heilige mit
Namen erwähnt werden, dabei denkt man
besonders an die biblischen Personen. In den
deutschen Agenden werden sie kaum genannt.
Im Liedgut ist nur kollektiv von den Heiligen
die Rede. Für Professor H.-M. Barth ist das
aber zuwenig, und er meint: «Die Heiligen
müssen zurück in die lutherische Kirche!» Die
Heiligen sollten wieder ihren Platz im
Kirchenjahr haben, denn in den Anfängen der
Reformation wurden die Marien- und
Apostelfeste zunächst beibehalten. Möglichkeiten
dafür sieht Prof. Barth in der Neuschaffung
eines evangelischen Namenskalenders,
evangelisches Geschichtsbewusstsein muss weiter
zurückreichen als bis 1517 und die Neuansätze,

Heilige im evangelischen Kirchenraum
darzustellen, sollten gefördert werden.
Gleichzeitig aber warnt Prof. Barth davor, sich
damit zu begnügen, dass man im Prinzip "in

der evangelischen Kirche die Heiligen ja auch
habe. Evangelische Theologie müsste eine

neue, ökumenische Hagiologie schaffen, die
Fehlbestimmungen zum vornherein vermeidet.

Wer sind die Heiligen? Sicher nicht
«pathologische Wundervollbringer» und «idealisierte

Tugendvorbilder». Darüber entstand
eine heftige Diskussion unter den Teilnehmern.

Ist das Heilige etwas, das sich aus dem
Alltäglichen heraushebt oder ist es eben das,
was sich vom normalen Menschsein nicht
abhebt? Sicher ist, dass manche pathologischen
Züge von Heiligen eine Verzeichnung der
Hagiographen sind, die wahrscheinlich selber
Pathologen waren (man denke an die
Verkitschung des hl. Aloisius), und dass der
aufgeklärte Mensch nicht das Mirakulöse,
sondern das menschlich Gelungene als heilig
empfindet. Das christliche Ethos ist nicht
universalisierbar. Die spätmittelalterlichen
Ideale entsprechen nicht den heutigen. Heute
finden Aktionen, wie sie beispielsweise von
Amnesty International oder von Greenpeace
geleistet werden, mehr Anerkennung als die
Umsetzung der Werte in «Veritatis splendor»,

meinte Prof. Barth. (Diese etwas
zugespitzte Formulierung zeigt, dass auch Professoren

ihre Ansichten nicht immer aus den
Quellen selber beziehen, sondern halt auch



den Medien auf den Leim gehen, die dieses

päpstliche Schreiben nur unter dem Aspekt
der Sexualmoral darstellen. Hätte Barth die
Enzyklika gelesen, hätte er merken müssen,
dass diese Ausspielung nicht geht, denn die
grundlegende christliche Ethik, um die es dem
Papst hier geht, umfasst auch Themen wie
Gerechtigkeit, Friede, Gewissensfreiheit und
Bewahrung der Schöpfung.)
Barth meinte weiter, eine evangelische
Heiligenverehrung müsste sich am evangelischen
Kirchenbegriff orientieren, der nur das Prie-
stertum aller Gläubigen kennt. Heilige sind
dann nichts mehr Elitäres, genauso wie das

allgemeine Priestertum keine besonderen
Amtsträger braucht. Ebenso ist zu fragen, ob
es nicht auch Heilige ausserhalb der Kirche
gebe. Heilig wäre dann einfach Menschsein.
Für Evangelische kann es keinen Weg über die
Heiligen zu Gott geben, wohl aber gelangt
man über Gott zu den Heiligen, weil diese in
IHM vollendet sind.

Den zweiten Vortrag hielt Prof. Dr. Evangelos
Theodorou aus Athen als Vertreter der orthodoxen

Kirche.
Ihm kam es vor allem darauf an, zu zeigen,
dass die «communio sanctorum» (Gemeinschaft

der Heiligen) ein globaler terminus
technicus ist, der sowohl personal wie neutral
verstanden werden kann. Die heiligen
Menschen (Sancti) sind damit ebenso gemeint wie
die heiligen Dinge (Sancta). Die Kirche ist
eine korporative Gemeinschaft, die in der
Liturgie ihre irdische und himmlische Dimension

verwirklicht. Die Communio sanctorum
hat in der Ostkirche mehr eine trinitarische
Orientierung als in der Westkirche. Der
Grund dafür liegt in der Kirchenstruktur. Die
Lateinische Kirche betont mehr den christolo-
gischen Charakter der Kirche, der dann in der
hierarchischen Verfasstheit zum Ausdruck
kommt (von Christus gegründet, Amtsträger
von ihm eingesetzt, die das Amt weitergeben).
Die Ostkirche sieht in der Kirche mehr das

Werk des Heiligen Geistes. Die Liturgie ist
das Herz der Kirche und ist durch das verbindende

Wirken des Heiligen Geistes zugleich
«Werk des Volkes» (leiturgia, griech. von laos

Volk; ergon Werk) und Abbild der himmlischen

Herrlichkeit. So wie Vater und Sohn

im Heiligen Geist eins sind, ist die Communio
sanctorum aufder Erde und im Himmel durch
den Geist geeint. In ihrer irdischen Dimension
ist sie zunächst communio sacramentorum
(Gemeinschaft in den Heilsgaben) und durch
diese Teilhabe an den heiligen Dingen (sancta)
wird diakonische Liebesgemeinschaft,
Kulturgemeinschaft und sittliche Gemeinschaft
möglich. Darüber hinaus bildet sie eine
Communio mit den Verstorbenen, die bis zur
Wiederkunft des Herrn unvollendet sind. Diese

Gemeinschaft drückt sich im Gebet für die
Heiligen aus, auch für Maria. So bleiben die
Heiligen für uns nicht unerreichbar.
In der kirchlichen Heiligenverehrung kommen

drei Merkmale zum Tragen: Die Heiligen
sind Vorbild, weil in ihnen Christus Gestalt
angenommen hat. Mit ihnen stimmt die irdische

Kirche in den Lobpreis Gottes ein. Die
Heiligen werden als Fürbitter angerufen, so
wie die Gläubigen füreinander beten, denn
Fürbitte geht über den Tod hinaus, weil die
communio sanctorum die Gemeinschaft der
Heiligen im Himmel und auf der Erde ist.
Es war schade, dass Prof. Theodorou kein
Wort über die Verehrung der Ikonen, ein sehr
beliebter, aber nicht unumstrittener
Ausdruck der Ostkirche, die Heiligen zu verehren,
verlor. Damit wäre bestimmt sicher ein
interessantes Thema in den ökumenischen Dialog
eingebracht worden.

Aus der Sicht der katholischen Kirche hielt
Prof. Dr. Philipp Harnoncourt, Graz, den
dritten Vortrag zum Thema «Heiligenverehrung

und Ökumene».
Ein allgemeines Kulturphänomen zeigt, dass
bedeutende Menschen im Gedächtnis behalten

werden.
Wie kommt aber die Kirche dazu, diese
Menschen «heilig» zu nennen, da doch Gott allein
heilig ist. Das Heilige ist Gottes charakteristische

Eigenschaft und nicht etwa eine Leistung,
die jemand vollbringen könnte. Gott ist allein
als der Heilige anzubeten und mit ihm Christus,

weil Gott in ihm gegenwärtig ist. Christus

ist von seinem Wesen her heilig, währenddem

die Kirche die Heiligkeit empfangen hat.
Der Heiligkeit Gottes begegnen wir also in
zweifach verhüllter Weise: in der Menschengestalt

Christi, der uns in allem gleich wurde



ausser der Sünde, und in der Kirche, die aus
sündigen Menschen besteht. Die Kirche ist zur
Teilhabe an der Heiligkeit Christi berufen,
und zwar durch Taufe und Eucharistie. Wer
geheiligt ist, müsste heilig leben, d. h. Früchte
des Glaubens hervorbringen.
Im 2. Jahrhundert wurde «heilig» noch nicht
für bestimmte Personen reserviert. Die Märtyrer

wurden besonders geehrt, weil sie in ihrem
Leben und Sterben dem Märtyrer schlechthin,
Jesus Christus, gleichförmig geworden sind,
aber von «Sanctus» oder «Beatus» war noch
keine Rede. Die «Heiligen» waren die Getauften.

Dann richtete sich die Aufmerksamkeit
an Totengedenktagen aber auch anderen
herausragenden Gestalten zu, die zunächst aus
dem Stand der Asketen, Mönche, Jungfrauen
oder Witwen, später auch den Bischöfen,
Priestern und Gläubigen aller Art kamen. Seit
Papst Silvester (gest. 335) wandeln sich die
Totengedenktage. Hatte man bisher für die
Toten Fürbitte eingelegt, so wurden diese jetzt
als Fürbitter am Throne Gottes angerufen.
Katholiken verehren die Heiligen, weil ihr
gelungenes Lebenszeugnis auf Christus
hinweist. Er lebt ja in den Heiligen weiter. Dass
es bei der Verehrung zu Übertreibungen
kommt, ist nicht so schlimm, weil die Ehre
letztlich auf Christus hinzielt. Die Sprache der
Liebe neigt gerne zu Übertreibung. Wir sollten

den anthropologischen Grund der
Heiligenverehrung ernstnehmen: Wer Gutes tut,
wird im Gedächtnis behalten und
überschwenglich geehrt. Dankendes Gedenken
setzt gegenwärtig und macht Geschichte
erfahrbar (Eucharistie). Solches Gedenken
braucht aber zeitliche und örtliche
Anknüpfungspunkte, und so werden Gedenktage oder
-jähre gehalten und Geburtsort, Wirkungsort,
Sterbeort, Grabstätte Ort der Auferstehung)

ausgezeichnet. Später legte man auch
Wert auf Portraits und Statuen. Man behielt
Andenken an den Toten zurück, hielt sie in
Ehren und begegnete ihnen mit Respekt
(Reliquien). Die Reliquienmonstranz, also das Ge-
fäss, in dem man die Reliquie zur Schau stellt,
ist älter als die Eucharistiemonstranz. Aber
auch in Wort und Schrift wird der Heilige in
Erinnerung behalten. So werden Schriften des

Heiligen aufbewahrt und gelesen und Schriften

über den Heiligen verfasst. Durch Grössen

und Anrufen tritt man mit ihnen in Kontakt.
Bei der Namensgebung wird ihr Name in den
kommenden Generationen weiter lebendig
erhalten.

Fürbitte der Heiligen hat in der Bibel bei der
Hochzeit von Kana das Vorbild. Maria tritt
für die Hochzeitsgesellschaft bei ihrem Sohn
ein, als sie sieht, dass der Wein ausgegangen
ist. Ihre Antwort an die Diener ist ein klarer
Rückverweis aufJesus: «Was er euch sagt, das

tut» (Joh 2, 5). In der Ost- und Westkirche
wird diese Praxis bis auf den heutigen Tag
beinahe identisch gehalten, während die
Kirchen der Reformation mit erhobenem Zeigfinger

vor Gefahren warnen und auf eine evange-
liumsgemässe Glaubenspraxis hinweisen.
Extremformen der Heiligenverehrung und als

Gegensatz ihre totale Ablehnung könnten in
der Entdeckung der ökumenischen Heiligen
(vor allem biblische Gestalten!) überwunden
werden.

Neben den Hauptvorträgen und den Gesprächen

in den Arbeitskreisen wurden drei Mis-
zellen gehalten.
In der ersten berichtete Sr. Hildegard Schweg-
ler von der evangelischen Gemeinschaft
Castellerring in Nürnberg über die «Rolle
der Heiligen im Gottesdienst und in der
Glaubenspraxis der lutherischen Kirchen».
Dass die Praxis dieser Schwesterngemeinschaft

für die lutherische Kirche nicht
repräsentativ ist, zeigten die Diskussionen, ja die
Referentin musste gar den Vorwurf einstekken,

lutherische Heiligenverehrung müsste
kreativer sein und neue Wege beschreiten,
nicht einfach wie der Castellerring den
katholischen Weg nachahmen. In der Tat ist die Art
und Weise, wie die Schwestern die Heiligen
feiern der katholischen Praxis sehr verwandt.
So berichtete Sr. Hildegard, dass ihre Gemeinschaft

neben evangelischen Heiligengestalten
immerhin 138 Heiligengedenktage mit den
Katholiken gemeinsam habe. Diese Heiligen
werden bei der Eucharistiefeier (sonntags und
dreimal unter der Woche) und im Stundengebet

erwähnt. Ihre Biographien werden bei der
Tischlesung vorgestellt. Besonders werden die
benediktinischen Heiligen und die
Namenspatroninnen und das Allerheiligenfest
gefeiert. Die Schwestern erhalten einen Profess-



namen, der gemäss der Heiligen, die dafür
steht, auch ein Lebensprogramm beinhaltet.
Eine weitere Miszelle hielt Frau DDr. Olivia
Wiebel-Fanderl von der Universität Passau
über «Heiligenverehrung zwischen kirchlicher
Lehre und volksfrommer Praxis». Der gelehrte
Vortrag über soziologische Untersuchungen
und vielleicht auch die etwas knapp bemessene

Zeit verunmöglichten es leider, den Zündstoff,

der in diesem Thema liegt, wirklich zur
Zündung zu bringen. Gerade die Volksfrömmigkeit

verdunkelt oft, was katholische
Heiligenverehrung eigentlich meint. Sie erregt
Anstoss bei evangelischen Christen, die nicht
zwischen kirchlicher Lehre und volksfrommer
Praxis zu unterscheiden vermögen. Die
Referentin hat recht, wenn sie sagt, dass die Heiligen

wegen eines einseitigen, angsteinflössen-
den Gottesbildes an Bedeutung gewinnen. Sie
sind das Gegengewicht zum strengen Richtergott.

Ein Gott, der seinen Sohn leiden lässt und
Rechenschaft für die Sünde fordert, ist
abschreckend. Ihm wagt es niemand direkt zu
nahen, sondern man sucht mittels Zwischeninstanzen

zu ihm zu gelangen. Eine
Beziehungslücke wird geschlossen, indem man
beispielsweise bei Maria Zuflucht sucht. Für
Evangelische ist es unverständlich, dass man
sich dabei nicht an Christus wendet, der doch
der Mittler zwischen Gott und den Menschen
ist. Katholische Frömmigkeit vermag darauf
auch keine rechte Antwort zu geben, weil die
Heiligen halt oft nützliche Werkzeuge in der
Hand der Erzieher sind, um moralisierend auf
die Kinder einzuwirken.
Mit einer gewissen Spannung erwartete ich,
was der reformierte Pfarrer aus Basel, Eberhard

Zellweger, zu «Heilige im
evangelischreformierten Gottesdienst sowie in der
Volksfrömmigkeit» zu sagen hat. So zeigte es sich
für den Referenten denn auch als äusserst
schwierig, etwas Konkretes zu dem im Titel
Angekündigten zu sagen. Er musste bei einigen

Allgemeinplätzen der zwinglianischen
Reformation bleiben, weil die Verehrung der
Heiligen ausser in einigen impliziten Formen
(z. B. Te Deum in Liedform «Grosser Gott,
wir loben dich») verschwunden ist. Aus der
Überlegung «Wird Christus angebetet, erfahren

die Heiligen die höchste Ehre; werden aber
die Heiligen angebetet, erfahren sie mit Chri¬

stus die höchste Unehre», sind sie im
reformierten Gottesdienst kein Thema mehr. Dazu
ist zu bemerken: Die Ansicht ist natürlich
richtig, sie trifft aber in ihrer Zuspitzung im
zweiten Teil nicht das ökumenische Problem:
Die Heiligen werden nicht angebetet, sondern
verehrt. Das ist die kirchliche Lehre seit dem
2. Konzil zu Nicäa, wo 787 über den Bilderstreit

in der alten Kirche entschieden wurde,
dass Bilder von Christus und den Heiligen
verehrt werden dürfen, die Anbetung aber allein
Gott zukomme. Diese Lehre wurde auf
verschiedenen späteren Kirchenversammlungen
bis zum Zweiten Vatikanum wiederholt und
bekräftigt. Gerade weil manchen Gläubigen
diese Unterscheidung schwerfällt und
Missbrauch sich einschleicht, ruft die Kirche die
richtige Lehre immer wieder in Erinnerung.
Das müssten nun auch reformierte Theologen
zur Kenntnis nehmen, und für den ökumenischen

Dialog wäre es wertvoller, wenn sie statt
der Verteidigung veralteter Positionen, eigene
neue Wege der Heiligenverehrung aufzeigen
würden, da sie ja gemäss ihrem eigenen Zeugnis,

Heilige, d. h. die Kirche als Gemeinschaft
aller Heiligen, nicht grundsätzlich ablehnen.
Das bleibt aber eine Theorie ohne Praxis,
wenn den Gläubigen durch die Begegnung
mit Heiligengestalten (es gibt auch reformierte!,

z. B. Dietrich Bonhoeffer) nicht bewusst
wird, dass sie als Kirche eine Erde und Himmel

umspannende Gemeinschaft sind. Aus
Angst vor Missbrauch wurde die altkirchliche
(katholische, d. h. allgemeine) Praxis über
Bord geworfen. Ein Diskussionsteilnehmer
brachte es auf den Punkt: Wenn in der U-
Bahn von München ein Betrunkener mit einer
Flasche Bier auf dem Boden liegt, fällt es ja
deswegen auch niemandem ein, die Produktion

des herrlichen Andechser Bieres einzustellen.

Was aber einmal radikal abgelehnt wurde,

ist auch in einer neuen, gesäuberten Form
nur schwer wiederzubeleben.
Positive Ansätze sind in der reformierten
Katechese vorhanden. Im Unterricht und in
manchen Lehrmitteln werden beliebte,
ökumenische Heilige, wie z. B. Franziskus von
Assisi, vorgestellt.
Zum Abschluss sprach Prof. Jan Milic Loch-
man aus Basel zum Thema «Die Gemeinschaft

der Heiligen» als klärender Zusatz zu



«credo in ecclesiam». Das ältere Verständnis
dieses Glaubensartikels meint in erster Linie
das Verhältnis der glaubenden Menschen
untereinander und nicht so sehr deren Verehrung
oder die heiligen Dinge (die Heilsgüter).
Prof. Lochman, der seine geistigen Wurzeln
bei den böhmischen Brüdern (Reformbewegung

in der Mitte des 15. Jh.s) hat, erfuhr
während der kommunistischen Zwangsherrschaft

in seiner Heimat die Kraft, die eine
Gemeinschaft der Heiligen hat. Unter einem
Regime, das missliebige Vorbilder totschweigt
und Dissidenten mundtot macht, wirkt eine
Gemeinschaft, die über die Zeit hinausgeht,
befreiend. Das Gedankengut eines Jan Hus
war in dieser Zeit wegweisend. Die böhmischen

Brüder verstehen sich heute als
solidarische Bruderschaft, die einen Liebeskommunismus,

wie ihn die Apostelgeschichte
darstellt, lebt, der aber nicht ideologisch
überinterpretiert werden soll. Sozialethik und
Liturgie müssen miteinander übereinstimmen.

Die Gleichheit aller kommt gerade in der
Theologie des Kelches zum Ausdruck. Der
Vorbehalt des Kelches ist das Kennzeichen
einer hierarchisch-autoritären Kirche. Wenn
Jan Hus nun die Kommunion unter beiden
Gestalten fordert, so handelt es sich dabei
nicht um eine blosse Reform einer Zeremonie,
sondern um das Sichtbarmachen der Gleichheit

aller Christen. Die Hussiten stellten keine
metaphysischen Fragen an, wie Christus in der
Eucharistie gegenwärtig wird. Ihnen ging es

vor allem darum, die eschatologische Dimension

des Herrenmahles zu realisieren. Das
Abendmahl ist die Vorwegnahme des Mahles
im Gottesreich, an dem einst alle
unterschiedslos teilnehmen dürfen. Gemeinschaft
umfasst somit drei Dimensionen: 1. Teilhabe
am Heiligen, d. h. an den Heilsgütern, die
Gott schenkt; 2. Gemeinschaft mit allen
Heiligen, hinweg über alle zeitlichen Grenzen;
3. Geschwisterliche Gemeinschaft (Solidarität)

unter den lebenden Gläubigen. Der
Dreiklang dieser Motive ist eigentlich die beste
ökumenische Zusammenfassung, worum es

beim Glaubensartikel über die Gemeinschaft
der Heiligen geht.

Die Kirche: Gemeinschaft
von Christi Leib

Viele (junge heute) suchen Christus,
jedoch nur ihn allein;
Christus in der Gemeinschaft seines Leibes
lässt man im Stich. Der Sinn

für das Geheimnis in der Kirche erlischt.

Frère Roger

Wir suchen DICH, Christus
sol invictus - unbesiegbare Sonne
Jesus, den Lichtvollen

und Strahlenden
den HERRN der Herrlichkeit
Allherrscher und König des Kosmos

und finden Jesus, den Armen
bar jeder Macht und Gewalt
Jesus, den bescheiden Schweigenden

und Kreuztragenden

und finden die Kirche
ein halb zerfallenes

zerbröckeltes Gehäuse
aus lebendigen Steinen

frisch zu durchbluten
immer wieder aufzurichten

die Kirche
die in- und auseinanderstrebende
ständig wachsende und sterbende
ständig neuzubildende Gemeinschaft

von Sündern und Pilgern
von suchenden, leidenden

und siehe - im HERRN
sich freuenden Menschen

Bruno Stephan Scherer

Aus: Im Sand Dein Licht, Dein Wort.
Texte zu Worten des Frère Roger von Taizé.


	Die Gemeinschaft der Heiligen - Gemeinschaft in den Heiligen : ein Bericht über eine ökumenische Tagung im Kloster Andechs

