
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 71 (1994)

Heft: 1

Artikel: Eine ökumenische Woche in Fleury/St-Benoît-sur-Loire

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine ökumenische Woche
in Fleury/St-Benoît-sur-Loire

P. Vinzenz Stebler

Durch des Himmels gnädige Fügung und mit
dem Segen des Abtes durfte ich am 1. September

1993 über Paris und Orleans nach St-Be-
noît-sur-Loire fahren zu einer internationalen
und interkonfessionellen Begegnung von
Ordensleuten.

St-Benoit-sur-Loire gehört zweifellos zu den
ehrwürdigsten Heiligtümern des christlichen
Abendlandes. Im achten Jahrhundert wurden
unter Abt Mummolus die Reliquien des heiligen

Benedikt von Monte Cassino nach Fleury
übertragen, und in der Folge erlebte die ihm
geweihte Abtei vor allem unter dem Einfluss
von Cluny einen unerhörten geistlichen und
kulturellen Aufschwung und weckte in der
Lorraine, in der Bretagne und in der Normandie

bis nach England neues Leben. Die
romanische Basilika mit der wuchtigen Krypta
gehört zu den bedeutendsten Schöpfungen
mittelalterlicher Architektur. Man kann diesen
wundervollen Raum nicht beschreiben, man
muss ihn erleben. Die in schönster Harmonie
aufeinander abgestimmten Mauern, Pfeiler,
Säulen und Fensterreihen veranstalten die
reinsten Lichterprozessionen, und wenn die
über dreissig Mönche anfangen zu singen,
wird die Abteikirche wirklich zu einem Haus
Gottes und zu einem Vorhof des Himmels.
Hier durfte ich mich eine ganze Woche lang
aufhalten, zusammen mit Mitbrüdern und
Schwestern aus den verschiedensten Konfessionen:

Orthodoxe, Anglikaner, Lutheraner,
Reformierte. Ihre Kutten und Trachten konnte

man nicht ausnahmslos als ästhetisch
bewerten - so erschien zum Beispiel eine
anglikanische Kapuzinerin in einem kurzen braunen

Rock mit Schillerkragen Es war eine
bunte Gemeinschaft von etwa sechzig Teil¬

nehmern und Teilnehmerinnen. Die Vorträge
wurden auf englisch, französisch und deutsch
gehalten, und wo die Zunge versagte, halfman
mit den Händen weiter, wie das früher bei
Trappisten üblich war.
Die Vorträge befassten sich samt und sonders
mit dem Stundengebet, und da lag es auf der
Hand, dass das mit grosser Liebe und Sorgfalt
vollzogene Chorgebet in der Basilika den
vornehmsten Platz erhielt - die Mönche luden
sogar alle, die es wünschten zu sich ins Chorgestühl.

Ich selber setzte mich in der Regel ins
Schiff, um das Zusammenspiel von Raum und
Gesang besser auf mich wirken zu lassen. Der
Eindruck war überwältigend - ich werde noch
lange davon zehren. Das Tagesprogramm war
reichhaltig, wurde aber in benediktinischer
Diskretion immer wieder aufgelockert durch
längere Pausen und kleine Erfrischungen. Die
dabei geknüpften Kontakte waren bestimmt
nicht weniger wertvoll als das offizielle
Programm. In getrennten Sprachgruppen wurden
die Vorträge in den je eigenen Kontext übersetzt

und mit praktischen Anregungen für den
besonderen Lebensraum ausgewertet.
Die Vorträge befassten sich mit dem Stundengebet

in seinen verschiedensten Aspekten.
Metropolit Emilianos Timiadis sprach über das

Stundengebet als Heiligung der Zeit und Re-
aktualisierung des Heilsgeschehens, schöpfte
reichlich aus dem unermesslichen Schatz der
patristischen und monastischen Tradition der
Ostkirche, während P. Anselm Davril die
Geschichte des Stundengebetes in der westlichen
Kirche darlegte und auf die Doppelgestalt des

Kathedral- und Klosteroffiziums einging.
Ökumenisch war es von besonderem Interesse,
von der Wiederentdeckung der Liturgie des



Stundengebets in der reformierten Tradition
zu hören.
Auf einen Vortrag möchte ich besonders
eingehen: Sr. Maria Pfister, Expriorin des Castel-
ler Rings auf Schloss Schwanberg bei Würzburg,

sprach über das Verhältnis von Stundengebet

und persönlichem Gebet. Der Casteller
Ring ist eine evangelische Schwesterngemeinschaft,

die aus der Pfadfinderbewegung
herausgewachsen ist und durch engen Kontakt
mit der berühmten Abtei Münsterschwarzach
(Missionsbenediktiner von St. Ottilien) stark
benediktinisch geprägt wurde. Was den Vortrag

von Sr. Maria Pfister zu einem besondern
Erlebnis werden liess, war der Umstand, dass

er sehr persönlich gehalten war und so zu
einem packenden Zeugnis wurde. Um die Mitte
unseres Jahrhunderts hat sie mit einigen
Schwestern das benediktinische Stundengebet
entdeckt und als eine wertvolle Bereicherung
des im evangelischen Raum stark gepflegten
freien Gebetes erfahren. In der Folge hat sie
die beiden Formen immer mehr als eine
beglückende Synthese angestrebt und auch
gefunden: «Wir machten die Erfahrung einer
grossen Einheit des ganzen Menschen mit den

gesungenen Worten der Psalmen, Antiphonen
und Hymnen. Das eigene Leben kam ins
Schwingen, und ich konnte - in Gemeinschaft
mit meinen Mitschwestern - Leid und Freude
meines Lebens ins Chorgebet einbringen.
Dabei verschmolzen für uns Chorgebet und
sogenanntes persönliches Gebet zunehmend
ineinander. Das ist bis heute so geblieben.»
Was die verantwortungsbewusste Priorin
ihren Mitschwestern als praktische Handreichung

aufden geistlichen Weg gab, kann auch
für uns hilfreich sein:

«- Einen Satz, ein Wort aus dem Morgengebet
festhalten und durch den Tag tragen. Bei jeder
Höre dorthin zurückkehren.

- Kleine Stossgebete, kurze Liebesrufe durch
den Tag mitnehmen, sie immer wieder sprechen

oder singen.

- Kleine spontane Gebete in ein Büchlein
schreiben und es bei sich tragen.
- Psalmverse auswendig lernen, sie singen.
- Bei jeder <Störung> einen Aufblick zum
Herrn vollziehen.

- Beim Autofahren zum Rhythmus des Mo-
7 tors Litaneien erfinden.

- Das Jesus-Gebet sich zu eigen machen. Ich
habe erfahren, dass es mir Ruhe, einen langen
Atem, Gelassenheit und Leichtigkeit schenkt.
<Es> geschieht.
Alles in allem: Es ist mir wichtig zu zeigen, wie
Stundengebet und inneres Gebet nah beieinander,

ja ineinander liegen. Das eine erhält
vom andern Stärkung und Nahrung - eine
lebendige Wechselwirkung, die das ganze
Leben durchdringen will. Alles Beten und alles
Tun sammelt sich auf ein Ziel: <Dass in allem
Gott verherrlicht werde> (1 Petr 4,11; RB
57,9).»
Die Studienwoche von St-Benoît-sur-Loire
hat gezeigt, dass sich das Stundengebet quer
durch alle christlichen Kirchen wachsender
Beliebtheit erfreut und von grosser pastoraler
Bedeutung ist. Hier wächst Ökumene, die
bestimmt ebenso wertvoll ist wie das Studium
der Theologen, die Konvergenzpapiere
ausarbeiten.

Überaus tröstlich war es auch zu hören, dass in
Frankreich am Radio täglich reihum aus
verschiedenen Abteien und klösterlichen
Gemeinschaften Laudes und Vesper ausgestrahlt
werden und dass viele Laien auf dem Weg zur
Arbeit am Morgen die Laudes und auf dem
Heimweg am Abend die Vesper hören und
mitbeten -, dass die jungen Priester, die vom
Seminar her an den gemeinschaftlichen Vollzug

des Stundengebetes gewohnt sind, als Ka-
pläne in den Pfarreien die Gewohnheit
beibehalten und kleine Gebetsgruppen bilden. So

wird die Kirche von heute wieder mehr eine
«betende Kirche», und das gibt Hoffnung für
die Zukunft.
Ich schliesse mit einer tiefen Verbeugung vor
meinen Mitbrüdern in Fleury, die am Grab
des heiligen Benedikt so etwas sind wie ein
lebendiges Reliquiar des Mönchsvaters, indem
sie uns das benediktinische Ideal in exemplarischer

Weise vorleben.
P. Anselm hat sich als Organisationstalent
ersten Ranges erwiesen, und P. Marcel erläuterte
uns in bemerkenswert gutem Deutsch die
Schätze seiner Abteikirche. Am Schluss erklärte

er - auf seine Leibesfülle hinweisend - mit
beglückender Selbstironie, er wäre eigentlich
ein gutes Aushängeschild für bayerisches
Klosterbräu. Die Woche war anstrengend, aber sie
hat sich in jeder Hinsicht gelohnt.


	Eine ökumenische Woche in Fleury/St-Benoît-sur-Loire

