
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 71 (1994)

Heft: 1

Artikel: Ein neuer Aufbruch : zur Weltgebetswoche für die Einheit der Kirche

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein neuer Aufbruch
Zur Weltgebetswoche für die Einheit der Kirche-

Lukas Vischer, Genf

Der Beistand aber, der Heilige Geist, den der
Vater in meinern Namen senden wird, der wird
euch alles lehren und euch an alles erinnern, was
ich euch gesagt habe. Johannes 14, 26

Schon seit vielenJahren beten jeweils imJanuar
die getrennten Kirchen um die Einheit.

Können wir das eigentlich jedes Jahr von neuem

tun? Werden wir mit diesem Gebet nicht
allmählich lächerlich vor uns selbst und vor
der Welt? Gewiss, die Einheit ist eine Gabe,
die uns zuteil wird, wenn es Gott gefällt. Sie
lässt sich nicht erzwingen. Geben wir uns aber
mit dieser an sich richtigen Einsicht nicht zu
rasch zufrieden? Der Verdacht ist jedenfalls
nicht ganz unbegründet, dass das Gebet um
die Einheit am Ende gar nicht so ernst gemeint
ist, wie es auf den ersten Blick den Anschein
macht. Wir kommen zusammen. Wir gehen
durch ein gemeinsam aufgestelltes
Programm, und wenn die Tage vorüber sind,
ziehen wir uns wieder in die getrennten Lager
zurück. Die Konsequenzen bleiben aufs Ganze

gesehen gering. Es ist, als ob wir uns zwar
darüber einig wären, dass wir gemeinsam beten

müssen, zugleich aber doch nicht in gan¬

zem Ernste glauben, dass unsere Gebete in
Erfüllung gehen könnten, ja vielleicht sogar
erschrecken würden, wenn sie mit einem Mal
doch in Erfüllung gingen. Je länger wir auf
diese Weise beten, desto mehr läuft das Gebet
Gefahr, zu einem Schild zu werden, der uns
vor der Einheit bewahrt. Je länger die Gegensätze

und Trennungen dauern, je länger sie
unberührt bleiben und das gemeinsame Zeugnis

hindern, desto mehr wird das gemeinsame
Unternehmen sowohl des Gebets als auch des

ökumenischen Gesprächs überhaupt geistlich
in Frage gestellt.
Wie kommen wir über diesen unbefriedigenden

Zustand hinaus?
Ich denke, es braucht dafür ein vertieftes
Verständnis des Heiligen Geistes, seiner Gegenwart

und seines Wirkens in den Kirchen. Alle
Kirchen sind der Überzeugung, dass der Heilige

Geist nicht nur in der eigenen, sondern auch
in den andern Kirchen am Werke ist. «Der
Geist Christi», heisst es im Dekret über den
Ökumenismus des Zweiten Vatikanischen
Konzils, «lehnt es nicht ab, sie - die andern
Kirchen sind gemeint - als Mittel des Heils zu
brauchen.» Was heisst das aber, wenn wir
anerkennen, dass der Heilige Geist auch Kirchen
ausserhalb unseres eigenen Bekenntnisses zu
seinem Werkzeug macht? Der Geist ist immer
der Geist Christi. Er handelt nie unabhängig
von ihm. Wo er am Werke ist, wird Christus
gegenwärtig. Er wird gegenwärtig als der, der
sein Leben für die Menschen gegeben hat. Er
wird gegenwärtig als der, der durch die
Auferstehung das Leben gewonnen hat, als der Herr,
dem als Sieger alle Mächte unterstellt sind.
Der ganze Christus! Denn wer wollte wagen zu
sagen, dass der Heilige Geist etwas anderes als



den ganzen Christus gegenwärtig macht, dass

er weniger als das täte, hier einen etwas grösseren

und dort einen etwas kleineren Teil seiner
Wirklichkeit? Eine solche Vorstellung würde
zu einem unsinnigen Verständnis sowohl
Christi als auch des Geistes führen. Christus
ist nicht teilbar; wo der Heilige Geist am Werke

ist, wird er als der gegenwärtig, als den Gott
ihn gegeben hat, damit die Menschen glauben
und leben sollen. Gewiss, sein Werk kann
durch uns verdunkelt werden, sowohl durch
unsern kollektiven als auch unsern persönlichen

Ungehorsam. Wir können die Mittel und
die Wege, durch die er handeln will, bis zur
Unkenntlichkeit entstellen. Wir können
durch Blindheit und Trägheit zum Hindernis
werden, so dass die Gaben des Geistes nicht
voll oder überhaupt nicht zur Entfaltung
kommen können. Christi Gegenwart kann
durch unsern Ungehorsam zu einer verborgenen

Gegenwart werden, und die Möglichkeit
ist für keine Kirche nur Möglichkeit, sondern
für uns alle Tatsache. Das Werk des Geistes
wird aber dadurch nicht aufgehoben. Christus
ist trotz unseres Ungehorsams gegenwärtig.
Wenn auch aller Anlass dazu bestünde, gibt
Gott sein Volk nicht preis. Die Kraft des Geistes

lässt Christus immer wieder so sichtbar
werden, dass Menschen glauben können, dass
sie Leben empfangen.
Ist hier nicht die Grundlage für den neuen
Aufbruch zu suchen? Wir anerkennen, dass

der Heilige Geist in den andern Kirchen am
Werke ist. Wir anerkennen, dass Christus
auch in ihnen gegenwärtig ist. Wir anerkennen

damit auch, dass Glieder dieser Kirchen
wirklich mit ihm verbunden werden und aus
ihm leben. Überall bei uns und bei ihnen:
dasselbe Werk des Geistes. Muss sich nicht alles,
was aus diesem Werk hervorgeht, zu einem
einzigen Dank und Lobpreis verbinden? Ja, ist
es im Grunde nicht schon jetzt, auch in der
Zertrenntheit und Verborgenheit, ein Zeugnis
für Christus? Alle diese Menschen, die hier und
dort vom Evangelium ergriffen sind und, auch
ohne dass sie voneinander als Glieder des einen
Leibes wissen, aus derselben Quelle leben?
Müssen wir nicht weit mehr als bisher aus dieser

bestehenden, vom Geist geschaffenen
Gemeinschaft die Konsequenzen ziehen? Sie ge-
wissermassen freilegen von dem, was sie ver¬

deckt? Gewiss, wir sehen die Folgen des
Ungehorsams in anderen Kirchen in besonderer
Weise. Wir wären nicht von ihnen getrennt,
wenn wir nicht überzeugt wären, dass das
Werk des Geistes in ihnen in besonderer Weise

verdunkelt sei, dass also der Zugang zu der
befreienden Botschaft des Evangeliums besonders

erschwert sei. Wir wissen aber auch, dass
das - zum mindesten in gewissem Masse -
auch für unsere Kirche zutrifft, und wenn wir
darum konsequent davon ausgehen, dass der
Geist in allen Kirchen wirkt, müssen wir zum
Ergebnis kommen, dass die getrennten
Kirchen sich - auch wenn sie ihre Trennung noch
nicht überwunden haben und noch nicht
einmal wissen, wie sie sie überwinden sollen - zu
gemeinsamem Zeugnis zusammenfinden
können und müssen.
Und wir müssen wohl noch einen Schritt
weitergehen. Das Wirken des Geistes besteht
nicht allein darin, dass er Christus in Erinnerung

ruft und gegenwärtig macht. Indem er
Christus gegenwärtig macht, ist er zugleich
sein Zeuge. Er ist die Quelle, die das Evangelium

zu einer lebensspendenden und heilenden

Kraft macht. Er geht der Kirche voraus
und bereitet ihr den Weg. Er schafft die
Voraussetzungen dafür, dass das Evangelium
verstanden und angeeignet werden kann. Er
bricht den Widerstand, der ihm auch dann,
wenn es verstanden worden ist, noch immer
entgegensteht. Wir sprechen gerne von der
Kirche als dem Ursprung des Zeugnisses. Die
Kirche verkündigt, die Kirche treibt Mission,
die Kirche unternimmt dieses und jenes, um
ein wirksames Zeugnis abzulegen, die Kirche
dringt in neue Bereiche des Lebens ein. Diese
Redeweise ist aber nur bedingt richtig. Der
eigentliche Ursprung des Zeugnisses ist der
Heilige Geist. Die Kirche ist nur in mittelbarer

Weise das Subjekt. Er macht sie fähig, von
Christus zu reden. Er öffnet ihr die Welt, in die
sie mit dem Evangelium eindringt. Ihr Zeugnis

ist schwach, und gerade wenn es, menschlich

gesehen, am stärksten und überzeugendsten
sein müsste, kann es sich auf beschämende

Weise als Leerlauf herausstellen. Die Kirche

kann aber auch durch das Zeugnis des

Heiligen Geistes überrascht werden, wenn sie

es am wenigsten erwartet und weder innerlich
noch äusserlich darauf vorbereitet ist. Der



Geist benützt seltsame und für die Kirche oft
erniedrigende Wege. Er geht ihr voraus, wo sie
sich nicht hinauswagt. Er weist sie zurecht, wo
sie sich auf dem richtigen Weg meint und sich
mit allem Eifer einsetzt. Wir brauchen nur die
Apostelgeschichte zu lesen, um für alle diese
Situationen Beispiele zu finden. Der Geist ist
dort als der Urheber der Mission dargestellt. Er
belebt und treibt sein Volk. Er beschämt, richtet

und erneuert es aber auch.
Wenn wir diese entscheidende Rolle des Heiligen

Geistes für das Zeugnis sehen, wird es

noch deutlicher, wie es zu jenem neuen
Aufbruch kommen kann, der uns über den
gegenwärtigen Zustand hinausführt. Wenn wir
anerkennen, dass der Geist andere von uns
getrennte Kirchen als seine Werkzeuge benützt,
anerkennen wir auch, dass sie an seinem Zeugnis

teilnehmen. Sie gehören mit zu dem Volk,
das er zur Verkündigung braucht. Sie mögen
es in mangelhafter Weise tun, aber da sie
mitbenutzt werden, nehmen sie auch an der einen
Mission teil, die der Heilige Geist in dieser
Welt erfüllt, und es besteht darum aller An-
lass, dass die Kirchen diese gemeinsame Teilhabe

auch zum Ausdruck bringen. Wenn wir
es schwierig finden, uns ein gemeinsames
Zeugnis der getrennten Kirchen vorzustellen,
liegt es zu einem grossen Teil daran, dass wir
den Heiligen Geist nicht radikal genug als den
Urheber allen wirklichen und echten Zeugnisses

sehen.

Wir gehen von den Kirchen aus. Wir sehen sie

mit ihren besonderen Uberzeugungen, ihrer
besonderen Struktur, mit ihrem Willen, das

Evangelium in der Kontinuität mit der
Vergangenheit zu verkündigen. Wir sehen sie als

Subjekte der Mission, und wenn wir dann die
Frage stellen: «Können sie trotz ihrer
Unterschiede gemeinsam Zeugnis ablegen?», kann
die Antwort nicht sehr hoffnungsvoll sein.
Denn die Unterschiede sind so gewichtig, dass
sie nicht ignoriert werden können. Wenn wir
aber erkennen, dass die Kirchen diese Subjekte
gar nicht sind, wird das gemeinsame Zeugnis
nicht nur eine vorstellbare Möglichkeit,
sondern ergibt sich als geistliche Notwendigkeit.
Wir wissen dann, dass das Werk des Geistes
auch die andern Kirchen umfasst, dass jede
darin ihren Platz hat und dass darum nur alle

zusammen die Fülle dessen repräsentieren,

was der Geist wirkt. Wir vermögen unser eigenes

Zeugnis erst richtig zu verstehen, wenn wir
beginnen, über die Grenzen unserer Kirche
hinauszuschauen. Erst dann können wir eine
Ahnung davon bekommen, wie Gott sein
Volk brauchen will. Und hinausschauen heisst
nicht nur beobachtend feststellen. Es heisst
notwendigerweise Gemeinschaft herstellen.
Denn die wirkliche Erkenntnis wird nur durch
Gemeinschaft zuteil. Blosse Beobachtung
eröffnet uns noch keine neuen Perspektiven.
Das, was in einer andern Kirche im Gange ist,
wird in seiner Bedeutung erst erkennbar, wenn
wir zulassen, dass es uns etwas angeht und wir
uns dieser andern Kirche verpflichtet wissen.
Die Gemeinschaft des Zeugnisses ist darum
der einzige Weg, um das Zeugnis des Geistes
in seinem Volke zu verstehen.
Wenn ich recht sehe, besteht heute die
Gefahr darin, dass die Kirchen ihren eigentlichen
Mittelpunkt, das Evangelium selbst, aus den
Augen verlieren. Sie stehen alle vor derselben
Schwierigkeit. Sie machen alle die Erfahrung,
dass das ihnen anvertraute Evangelium in Frage

gestellt wird. Immer weitere Kreise scheinen

ihnen entfremdet. Die Kommunikation
mit den Menschen von heute ist wie blockiert,
und die Arbeit, die zur Verständigung nötig
ist, hat noch kaum angefangen. Sie sind
vorläufig noch aufdie Verkündigung in den
überlieferten Formen angewiesen, wenn sie das

Evangelium überhaupt verkünden wollen. Sie
sind sich aber zugleich dessen bewusst, dass sie

damit nicht wirklich gehört werden. Eine
Situation, die nicht leicht auszuhalten ist, eine
Krise, die nur echt bewältigt werden kann,
wenn sich die Kirchen das Evangelium gemeinsam

erschliessen lassen.
Die Beschäftigung mit den trennenden
Unterschieden hat notgedrungen immer etwas
Retrospektives an sich. Die Aufgabe, die uns
gestellt ist, weist aber nach vorne in die gemeinsame

Entdeckung des Zeugnisses, das der
Geist durch uns alle ablegen will. Um die Einheit

der Kirchen bitten, ist darum im tiefsten
Kern nichts anderes als die Bitte um das Wirken

des Geistes in den Kirchen, um die Gegenwart

jenes Beistandes, von dem Jesus zu den

Jüngern sprach, der sie alles lehrt, was sie

brauchen, um seine Zeugen zu sein.


	Ein neuer Aufbruch : zur Weltgebetswoche für die Einheit der Kirche

