Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 71 (1994)

Heft: 1

Artikel: Ein neuer Aufbruch : zur Weltgebetswoche fur die Einheit der Kirche
Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein neuer Aufbruch

Zur Weltgebetswoche fiir die Einheit der Kirche

Lukas Vischer, Genf

Der Beistand aber, der Heilige Geist, den der
Vater in meinem Namen senden wird, der wird
euch alles lehren und euch an alles evinnern, was
ich euch gesagt habe. Johannes 14, 26

Schon seit vielen Jahren beten jeweils im Janu-
ar die getrennten Kirchen um die Einheit.
Kénnen wir das eigentlich jedes Jahr von neu-
em tun? Werden wir mit diesem Gebet nicht
allmihlich licherlich vor uns selbst und vor
der Welt? Gewiss, die Einheit ist eine Gabe,
die uns zuteil wird, wenn es Gott gefillt. Sie
ldsst sich nicht erzwingen. Geben wir uns aber
mit dieser an sich richtigen Einsicht nicht zu
rasch zufrieden? Der Verdacht ist jedenfalls
nicht ganz unbegriindet, dass das Gebet um
die Einheit am Ende gar nicht so ernst gemeint
ist, wie es auf den ersten Blick den Anschein
macht. Wir kommen zusammen. Wir gehen
durch ein gemeinsam aufgestelltes Pro-
gramm, und wenn die Tage voriiber sind, zie-
hen wir uns wieder in die getrennten Lager
zuriick. Die Konsequenzen bleiben aufs Gan-
ze gesehen gering. Es ist, als ob wir uns zwar
dariiber einig wiren, dass wir gemeinsam be-
ten miissen, zugleich aber doch nicht in gan-

zem Ernste glauben, dass unsere Gebete in
Erfillung gehen koénnten, ja vielleicht sogar
erschrecken wiirden, wenn sie mit einem Mal
doch in Erfiillung gingen. Je linger wir auf
diese Weise beten, desto mehr lduft das Gebet
Gefahr, zu einem Schild zu werden, der uns
vor der Einheit bewahrt. Je linger die Gegen-
sitze und Trennungen dauern, je linger sie
unberiihrt bleiben und das gemeinsame Zeug-
nis hindern, desto mehr wird das gemeinsame
Unternehmen sowohl des Gebets als auch des
okumenischen Gesprichs iberhaupt geistlich
in Frage gestellt.

Wie kommen wir i{iber diesen unbefriedigen-
den Zustand hinaus?

Ich denke, es braucht dafiir ein vertieftes Ver-
stindnis des Heiligen Geistes, seiner Gegen-
wart und seines Wirkens in den Kirchen. Alle
Kirchen sind der Uberzeugung, dass der Heili-
ge Geist nicht nur in der eigenen, sondern auch
in den andern Kirchen am Werke ist. «Der
Geist Christi», heisst es im Dekret tiber den
Okumenismus des Zweiten Vatikanischen
Konzils, «lehnt es nicht ab, sie — die andern
Kirchen sind gemeint — als Mittel des Heils zu
brauchen.» Was heisst das aber, wenn wir an-
erkennen, dass der Heilige Geist auch Kirchen
ausserhalb unseres eigenen Bekenntnisses zu
seinem Werkzeug macht? Der Geist ist immer
der Geist Christi. Er handelt nie unabhingig
von ithm. Wo er am Werke ist, wird Christus
gegenwirtig. Er wird gegenwiirtig als der, der
sein Leben fiir die Menschen gegeben hat. Er
wird gegenwirtig als der, der durch die Aufer-
stehung das Leben gewonnen hat, als der Herr,
dem als Sieger alle Michte unterstellt sind.
Der ganze Christus! Denn wer wollte wagen zu
sagen, dass der Heilige Geist etwas anderes als



den ganzen Christus gegenwiirtig macht, dass
er weniger als das tite, hier einen etwas grosse-
ren und dort einen etwas kleineren Teil seiner
Wirklichkeit? Eine solche Vorstellung wiirde
zu einem unsinnigen Verstindnis sowohl
Christi als auch des Geistes fiihren. Christus
ist nicht teilbar; wo der Heilige Geist am Wer-
ke ist, wird er als der gegenwiirtig, als den Gott
ihn gegeben hat, damit die Menschen glauben
und leben sollen. Gewiss, sein Werk kann
durch uns verdunkelt werden, sowohl durch
unsern kollektiven als auch unsern personli-
chen Ungehorsam. Wir konnen die Mittel und
die Wege, durch die er handeln will, bis zur
Unkenntlichkeit entstellen. Wir konnen
durch Blindheit und Trigheit zum Hindernis
werden, so dass die Gaben des Geistes nicht
voll oder iiberhaupt nicht zur Entfaltung
kommen konnen. Christi Gegenwart kann
durch unsern Ungehorsam zu einer verborge-
nen Gegenwart werden, und die Moglichkeit
ist fiir keine Kirche nur Méoglichkeit, sondern
fiir uns alle Tatsache. Das Werk des Geistes
wird aber dadurch nicht aufgehoben. Christus
ist trotz unseres Ungehorsams gegenwirtig.
Wenn auch aller Anlass dazu bestiinde, gibt
Gott sein Volk nicht preis. Die Kraft des Gei-
stes ldsst Christus immer wieder so sichtbar
werden, dass Menschen glauben kénnen, dass
sie Leben empfangen.

Ist hier nicht die Grundlage fiir den neuen
Aufbruch zu suchen? Wir anerkennen, dass
der Heilige Geist in den andern Kirchen am
Werke ist. Wir anerkennen, dass Christus
auch in ihnen gegenwirtig ist. Wir anerken-
nen damit auch, dass Glieder dieser Kirchen
wirklich mit ihm verbunden werden und aus
ihm leben. Uberall bei uns und bei ihnen: das-
selbe Werk des Geistes. Muss sich nicht alles,
was aus diesem Werk hervorgeht, zu einem
einzigen Dank und Lobpreis verbinden? Ja, ist
es im Grunde nicht schon jetzt, auch in der
Zertrenntheit und Verborgenheit, ein Zeugnis
fiir Christus? Alle diese Menschen, die hier und
dort vom Evangelium ergriffen sind und, auch
ohne dass sie voneinander als Glieder des einen
Leibes wissen, aus derselben Quelle leben?
Miissen wir nicht weit mehr als bisher aus die-
ser bestehenden, vom Geist geschaffenen Ge-
meinschaft die Konsequenzen ziehen? Sie ge-
wissermassen freilegen von dem, was sie ver-

deckt? Gewiss, wir sehen die Folgen des Unge-
horsams in anderen Kirchen in besonderer
Weise. Wir wiren nicht von ihnen getrennt,
wenn wir nicht tberzeugt wiren, dass das
Werk des Geistes in ihnen in besonderer Wei-
se verdunkelt sei, dass also der Zugang zu der
befreienden Botschaft des Evangeliums beson-
ders erschwert sei. Wir wissen aber auch, dass
das - zum mindesten in gewissem Masse —
auch fiir unsere Kirche zutrifft, und wenn wir
darum konsequent davon ausgehen, dass der
Geist in allen Kirchen wirkt, miissen wir zum
Ergebnis kommen, dass die getrennten Kir-
chen sich — auch wenn sie ihre Trennung noch
nicht iiberwunden haben und noch nicht ein-
mal wissen, wie sie sie iiberwinden sollen — zu
gemeinsamem Zeugnis zusammenfinden
konnen und miissen.

Und wir miussen wohl noch einen Schritt wei-
tergehen. Das Wirken des Geistes besteht
nicht allein darin, dass er Christus in Erinne-
rung ruft und gegenwirtig macht. Indem er
Christus gegenwirtig macht, ist er zugleich
sein Zeuge. Er ist die Quelle, die das Evange-
lium zu einer lebensspendenden und heilen-
den Kraft macht. Er geht der Kirche voraus
und bereitet ihr den Weg. Er schafft die Vor-
aussetzungen dafiir, dass das Evangelium ver-
standen und angeeignet werden kann. Er
bricht den Widerstand, der ihm auch dann,
wenn es verstanden worden ist, noch immer
entgegensteht. Wir sprechen gerne von der
Kirche als dem Ursprung des Zeugnisses. Die
Kirche verkiindigt, die Kirche treibt Mission,
die Kirche unternimmt dieses und jenes, um
ein wirksames Zeugnis abzulegen, die Kirche
dringt in neue Bereiche des Lebens ein. Diese
Redeweise ist aber nur bedingt richtig. Der
eigentliche Ursprung des Zeugnisses ist der
Heilige Geist. Die Kitche ist nur in mittelba-
rer Weise das Subjekt. Er macht sie fahig, von
Christus zu reden. Er 6ffnet ihr die Welt, in die
sie mit dem Evangelium eindringt. Thr Zeug-
nis ist schwach, und gerade wenn es, mensch-
lich gesehen, am stirksten und iiberzeugend-
sten sein miisste, kann es sich auf beschimen-
de Weise als Leerlauf herausstellen. Die Kir-
che kann aber auch durch das Zeugnis des
Heiligen Geistes iiberrascht werden, wenn sie
es am wenigsten erwartet und weder innerlich
noch dusserlich darauf vorbereitet ist. Der



Geist beniitzt seltsame und fiir die Kirche oft
erniedrigende Wege. Er geht ihr voraus, wo sie
sich nicht hinauswagt. Er weist sie zurecht, wo
sie sich auf dem richtigen Weg meint und sich
mit allem Eifer einsetzt. Wir brauchen nur die
Apostelgeschichte zu lesen, um fiir alle diese
Situationen Beispiele zu finden. Der Geist ist
dort als der Urheber der Mission dargestellt. Er
belebt und treibt sein Volk. Er beschimt, rich-
tet und erneuert es aber auch.

Wenn wir diese entscheidende Rolle des Heili-
gen Geistes fiir das Zeugnis sehen, wird es
noch deutlicher, wie es zu jenem neuen Auf-
bruch kommen kann, der uns tiber den gegen-
wirtigen Zustand hinausfihre. Wenn wir an-
erkennen, dass der Geist andere von uns ge-
trennte Kirchen als seine Werkzeuge beniitzt,
anerkennen wir auch, dass sie an seinem Zeug-
nis teilnehmen. Sie gehoren mit zu dem Volk,
das er zur Verkiindigung braucht. Sie mogen
es in mangelhafter Weise tun, aber da sie mit-
benutzt werden, nehmen sie auch an der einen
Mission teil, die der Heilige Geist in dieser
Welt erfiillt, und es besteht darum aller An-
lass, dass die Kirchen diese gemeinsame Teil-
habe auch zum Ausdruck bringen. Wenn wir
es schwierig finden, uns ein gemeinsames
Zeugnis der getrennten Kirchen vorzustellen,
liegt es zu einem grossen Teil daran, dass wir
den Heiligen Geist nicht radikal genug als den
Urheber allen witklichen und echten Zeugnis-
ses sehen.

Wir gehen von den Kirchen aus. Wir sehen sie
mit ihren besonderen Uberzeugungen, ihrer
besonderen Struktur, mit ithrem Willen, das
Evangelium in der Kontinuitit mit der Ver-
gangenheit zu verkiindigen. Wir sehen sie als
Subjekte der Mission, und wenn wir dann die
Frage stellen: «Konnen sie trotz ihrer Unter-
schiede gemeinsam Zeugnis ablegen?», kann
die Antwort nicht sehr hoffnungsvoll sein.
Denn die Unterschiede sind so gewichtig, dass
sie nicht ignoriert werden konnen. Wenn wir
aber erkennen, dass die Kirchen diese Subjekte
gar nicht sind, wird das gemeinsame Zeugnis
nicht nur eine vorstellbare Moglichkeit, son-
dern ergibt sich als geistliche Notwendigkeit.
Wir wissen dann, dass das Werk des Geistes
auch die andern Kirchen umfasst, dass jede
darin ihren Platz hat und dass darum nur alle
zusammen die Fiille dessen reprisentieren,

was der Geist wirkt. Wir vermogen unser eige-
nes Zeugnis erst richtig zu verstehen, wenn wir
beginnen, iiber die Grenzen unserer Kirche
hinauszuschauen. Erst dann kdnnen wir eine
Ahnung davon bekommen, wie Gott sein
Volk brauchen will. Und hinausschauen heisst
nicht nur beobachtend feststellen. Es heisst
notwendigerweise Gemeinschaft herstellen.
Denn die wirkliche Erkenntnis wird nur durch

-Gemeinschaft zuteil. Blosse Beobachtung er-

offnet uns noch keine neuen Perspektiven.
Das, was in einer andern Kirche im Gange ist,
wird in seiner Bedeutungersterkennbar, wenn
wir zulassen, dass es uns etwas angeht und wir
uns dieser andern Kirche verpflichtet wissen.
Die Gemeinschaft des Zeugnisses ist darum
der einzige Weg, um das Zeugnis des Geistes

‘in seinem Volke zu verstehen.

Wenn ich recht sehe, besteht heute die Ge-
fahr darin, dass die Kirchen ihren eigentlichen
Mittelpunkt, das Evangelium selbst, aus den
Augen verlieren. Sie stehen alle vor derselbén
Schwierigkeit. Sie machen alle die Erfahrung,
dass das ihnen anvertraute Evangelium in Fra-
ge gestellt wird. Immer weitere Kreise schei-
nen ihnen entfremdet. Die Kommunikation
mit den Menschen von heute ist wie blockiert,
und die Arbeit, die zur Verstindigung notig
ist, hat noch kaum angefangen. Sie sind vor-
ldufig noch auf die Verkiindigung in den tiber-
lieferten Formen angewiesen, wenn sie das
Evangelium iiberhaupt verkiinden wollen. Sie
sind sich aber zugleich dessen bewusst, dass sie
damit nicht wirklich gehort werden. Eine Si-
tuation, die nicht leicht auszuhalten ist, eine
Krise, die nur echt bewiltigt werden kann,
wenn sich die Kirchen das Evangelium gemein-
sam erschliessen lassen.

Die Beschiftigung mit den trennenden Unter-
schieden hat notgedrungen immer etwas Re-
trospektives an sich. Die Aufgabe, die uns ge-
stellt ist, weist aber nach vorne in die gemein-
same Entdeckung des Zeugnisses, das der
Geist durch uns alle ablegen will. Um die Ein-
heit der Kirchen bitten, ist darum im tiefsten
Kern nichts anderes als die Bitte um das Wit-
ken des Geistes in den Kirchen, um die Gegen-
wart jenes Beistandes, von dem Jesus zu den
Jiingern sprach, der sie alles lehrt, was sie
brauchen, um seine Zeugen zu sein.




	Ein neuer Aufbruch : zur Weltgebetswoche für die Einheit der Kirche

