
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 9

Artikel: Mein "Jüngster Tag" : eine Überlegung zur Erfahrung meines Sterbens

Autor: Godel, Willibrord

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mein «Jüngster Tag».
Eine Überlegung zur Erfahrung meines Sterbens

P. Willibrord Godel OSB, Niederalteich

Jahr für Jahr hören wir in der Liturgie gegen
Ende des Kirchenjahres und zum Anfang des
Advents Abschnitte aus den Reden Jesu vom
Weltende. Bei den drei Synoptikern (Mt, Mk,
Lk) haben diese Reden ihren Platz direkt vor
der Leidensgeschichte, vor dem Hinübergang
des Herrn.
Ganz abgesehen davon, dass sich hier Bilder
von der Zerstörung Jerusalems im Jahre 70
mit Bildern vom Jüngsten Tag unserer Welt
vermischen, so sind doch manche der
apokalyptischen Bilder und Zeichen uns so naheliegend,

als ob sie sich schon heute ereigneten. Da
ist die Rede davon, dass wir von Kriegen hören
und Nachrichten von Kriegen uns beunruhigen

(Mt 24, 6). Da ist die Rede von Tagen der

grossen Not (Mt 24, 29), von Hungersnöten
und Erdbeben (Mt 24, 7): Wir denken unwillkürlich

an Millionen Hungernde, ja Verhungernde

und an Millionen Flüchtlinge dieser
Erde. Da ist die Rede von Sonnen- und
Mondfinsternis und dass die Sterne vom Himmel
fallen (Mt 24, 29), - ist das nicht ein Bild für
das Ende des «realen Sozialismus» in Osteuropa:

vom Erlöschen und Absturz der selbsternannten

Heilbringer am einen unmenschlichen

«sozialistischen Himmel»?
Beziehen wir diese Reden Jesu vom «Kommen
des Menschensohnes» (Mt 24, 30) mit ihren
apokalyptischen Zeichen nur aufdas Weltende
oder auch nur auf das Ende unseres Planeten
Erde oder nur auf das Ende des
Menschengeschlechtes auf dieser Erde (das zu
bewerkstelligen haben wir schon selber gelernt), dann
wird die doppelte Mahnung Jesu zur
Wachsamkeit in diesem Zusammenhang (Mt
24, 32 ff. und 43 ff.) schwer verständlich.
Denn nicht erst seit gestern sehen Christen die 208



Bergfriedhof (Dam/ils im Bregenzer Wald/Vorarlberg).

apokalyptischen Zeichen des Weltendes - und
dieses bleibt beharrlich aus. Selbst angesichts
der bevorstehenden Jahrtausendwende spekulieren

wir nicht einmal - wie vor 1000 Jahren
- über dessen Kommen. Wer unter uns erwartet

den Jüngsten Tag noch zu seinen Lebzeiten?

Und übt deshalb die Wachsamkeit, die
der Herr von uns erwartet? Und doch ist Jesu
Mahnung zur Wachsamkeit aktuell: Denn der
Jüngste Tag steht vor der Tür, vor meiner Tür,
und er kommt überraschend, kommt wie der
Dieb in der Nacht. Wir stehen in der Endzeit
dieser Welt - sie hat mit Jesu Tod und
Auferstehung begonnen, mit der endgültigen Heils-
verheissung Gottes für uns. Und in dieser
Endzeit ist der Jüngste Tag uns allen allgegenwärtig.

Mein Jüngster Tag, das ist der Tag, ist die
Stunde meines Sterbens! Das ist die Stunde, in
der ich Jesus, meinem Herrn, gegenüberstehe,
ist die Stunde, da meine Ewigkeit beginnt,

209 mein Leben in Gott, im Lande des Lichtes, der

Gerechtigkeit und des Friedens. Diese Stunde
unseres Sterbens, in Wachsamkeit sollen wir
sie erwarten. Der heilige Benedikt gibt uns
Mönchen deshalb die Mahnung auf unseren
Weg: «Den sicher zu erwartenden Tod täglich
vor Augen zu halten!» (RB 4). Warum sollen
wir wachsam sein? Doch wohl, damit wir in
unserer Sterbestunde so vor dem Herrn stehen,
wie er es aufgrund seiner liebenden Zuwendung,

die er uns geschenkt hat, von uns erwartet.

Das ist ein hoher Anspruch! Und wenn ich
ehrlich bin, so bin ich mir sicher, dass ich ihm
in meiner Sterbestunde nicht entspreche, auch
wenn ich noch so wachsam bin. Wir werden
Sünder sein in unserer Sterbestunde. Und
deshalb sprechen wir vom Jüngsten Gericht - das
sich für mich in meinem Tod ereignet. In
diesem Bewusstsein beten wir täglich im Ave Maria:

« .bitte für uns Sünder, jetzt und in der
Stunde des Todes». So beten wir auch mit und
für unsere Sterbenden, so beten wir für die



Toten. Die Stunde unseres Sterbens - sie ist
das geheimnisvolle, uns oft erschreckende, im
Grunde aber selige, weil Ewigkeit in Gott ver-
heissende Ereignis unseres Lebens.

Was geschieht in dieser Stunde? Ist es möglich,
dass wir uns dazu eine Vorstellung machen?
Wenn ja, dann sicher nur in Bildern, die wir
aus unserer (mit)menschlichen Erfahrung
schöpfen. Das folgende Gleichnis ist dafür
vielleicht geeignet: Im Spital erwacht ein
Mann aus stundenlanger Bewusstlosigkeit; er
hat Schmerzen, sieht und spürt seine zahlreichen

Verbände. Er erinnert sich: spät in der
Nacht war er mit dem Auto unterwegs, plötzlich

ging es in den Graben, ein entsetzlicher
Aufprall... Hier endet die Erinnerung. Am
Bett sitzt jetzt seine Frau und erzählt, was
weiter geschah. Gleich hinter ihm fuhr sein
Nachbar; er war als erster und zunächst allein
mit bei ihm, dem Schwerverletzten, er rettete
ihn vor dem Verbluten, ja, er rettete ihm wohl
das Leben, bis der Rettungsdienst kam. Dem
Verunfallten wird es heiss, er möchte sich zu
Tode schämen: diesen Nachbarn, seinen
Lebensretter, hat er nie gegrüsst, nie ein gutes
Wort oder eine Hilfestellung für ihn gehabt,
ihn hat er vor anderen schlecht gemacht und
ihm wegen einer Nichtigkeit einen bösen Brief
geschrieben. Und am Nachmittag wird ihn
der Nachbar besuchen: Ich brauche kaum
auszumalen, wie entsetzlich peinlich das dem
Unfallopfer sein wird. So könnte ich es mir
vorstellen im Augenblick meines Todes: Ich stehe
dem Herrn Jesus Christus gegenüber - und im
gleissenden Licht sehe ich mein ganzes Leben

vor mir abrollen, auch was ich an Gutem
unterlassen und an Bösem getan habe. Und in
gleicher Klarheit erkenne ich, wie masslos gut
der Herr zu mir war, wie masslos er mich
geliebt hat, auch wo ich Sünder war. Und er sagt:
Komm mit mir, Schwester, Bruder, in die ewigen

Wohnungen meines Vaters! Und ich? Ich
bin zutiefst beschämt, möchte wegen meiner
grenzenlosen Undankbarkeit im Boden
versinken. Und mir wird mit brennender Klarheit

bewusst: Nur seiner Barmherzigkeit hast
du das ewige Leben zu verdanken, dass er dich
davor bewahrt hat, an dieser Barmherzigkeit
zu verzweifeln. Alles verdankst du seiner
Barmherzigkeit!

Einige Schlussbemerkungen seien noch angefügt:

- Im Jüngsten Gericht richtet uns nicht der
Herr; wir sprechen selbst über uns das Urteil in
der Todesstunde, wenn wir vor ihm stehen.

- Wir beten mit dem Sterbenden und für den
Toten: dass er das Feuer der Scham durchstehe
vor dem Antlitz der unendlichen Güte des

Gekreuzigten. Und: dass der Tote es verkraftet,
dass nicht seine Verdienste, sondern allein die
Barmherzigkeit des Auferstandenen ihm das

ewige Leben geschenkt hat. Wie schwer fällt es

uns doch, ehrlich zuzugestehen, dass wir nichts
uns, sondern alles dem Herrn verdanken.

- Es ist nicht schwer, in diesem Zusammenhang

zu sagen, was die Hölle ist: Es ist das
rebellische und absolute, aus der letzten
verfügbaren Tiefe meiner Person kommende
Nein zur Barmherzigkeit Gottes, der Fluch
über seine Barmherzigkeit.
- Was sich da im Tode vor dem Antlitz des

Herrn abspielt, nennen wir in unserer
Bussfrömmigkeit Reue - die freilich erst im Tode
diese letzte Tiefe erreicht.

- Und wir begreifen deutlicher, warum wir in
der letzten Bitte des Ave Maria stets aufs neue
rufen (ich zitiere in der alten deutschen
Ubersetzung): Bitte für uns arme Sünder, jetzt und
in der Stunde unseres Absterbens! Amen.


	Mein "Jüngster Tag" : eine Überlegung zur Erfahrung meines Sterbens

