
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 8

Artikel: Abt Placidus Ackermann : ein Mann des Neubeginns

Autor: Lüber, Alban

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abt Placidus Ackermann, ein Mann des Neubeginns

von P. Alban Lüber

Vorbemerkung:
Der Historiker und die Geschichte

Jede Person und jede Institution hat eine
Geschichte, durch die sie bewusst oder unbewusst
geprägt ist. Deshalb ist die Frage nach der
eigenen Geschichte etwas Urmenschliches
und vermag unsere Aufmerksamkeit zu
fesseln. Allerdings ist es nie einfach die ganze
Geschichte in ihrer Breite und Tiefe, die das
Interesse der Menschen weckt; oft werden einige

Zeitabschnitte besonders hervorgehoben,
weil sich in ihnen Entscheidendes zugetragen
hat. Anderes wird vernachlässigt. Jeder hat aus
seinem eigenen Leben noch Erinnerungen, die
ihm vor Augen stehen, als hätte er sie gestern
erlebt, andererseits gibt es Zeitabschnitte, die
wir vergessen und verdrängen. Auch die
allgemeine Geschichte und die Kirchengeschichte
kennen dieses Auswahlverfahren. Das
Hochmittelalter, d.h. das 12./13- Jahrhundert, ist
im allgemeinen Geschichtsbewusstsein viel
stärker ausgeprägt als etwa das Spätmittelalter,

14./15. Jahrhundert, das oft als Verfallszeit

gilt. Schon die Benennung «Hoch-» und
«Spät-» verrät eine eindeutige Wertung. Die
Amtszeit von Abt Placidus Ackermann,
1804-1841, gehört eher zu den vergessenen
Zeiten, zu einer Epoche, die als wenig interessant

gilt. Die ersten Jahrzehnte des 19.
Jahrhunderts sind quasi eingeklemmt zwischen
dem Weltereignis der Französischen Revolution

(ab 1789) und den europäischen
Revolutionsjahren von 1830 und 1848. Die Zeit
zwischen diesen Ereignissen gilt als langweilig
und wenig erforschungswürdig, was man an
der geringen Anzahl der Veröffentlichungen
ablesen kann. Dem Forscher fällt auch die In¬

terpretation nicht leicht, weil trotz der
Wiederherstellung mancher vorrevolutionärer
Verhältnisse der Bruch der Französischen
Revolution in vielem definitiv war, aber der
moderne liberale Verfassungsstaat zwar in manchen

Köpfen, aber noch nicht in der Wirklichkeit
existierte. Auch die Kirche befand sich

quasi in einem Schwebezustand. Das Alte,
d. h. die barocke Herrlichkeit und die enge
oder zu enge Bindung von Thron und Altar
war vergangen, das Neue, d. h. eine vom Staat
unabhängige Kirche, die auch von der
Vereins- und Pressefreiheit usw. profitieren konnte,

gab es noch nicht.
Erschwerend kommt die dürftige Quellenlage
für die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts dazu.
Im Klosterarchiv Mariastein finden sich z. B.
viele interessante Tagebücher aus der zweiten
Hälfte des letzten Jahrhunderts, wohingegen
der Zeitraum von Abt Placidus in dieser Hinsicht

quellenmässig schlecht vertreten ist. Man
darfsich ein klösterliches Archiv auch nicht als
eine Ansammlung von frommen Traktaten,
theologischen Abhandlungen und
Glaubensbiographien vorstellen, obwohl es diese natürlich

auch gibt. Im Archiv treten uns unsere
Vorfahren vor allem als Briefschreiber an
staatliche Stellen, als Buchhalter und Verfertiger

von wirtschaftlichen Aufzeichnungen
entgegen. Ein Archiv wurde früher nicht angelegt,

um dem späteren Historiker einen
Arbeitsplatz zu verschaffen, sondern um die
weitläufigen Rechte und Besitzungen des Klosters

dokumentieren zu können. Das
sogenannte normale Leben, der klösterliche Alltag
in Gebet, Arbeit und gemeinsamem
Beisammensein, schlägt sich selten in den Archivalien
nieder. Da findet man schon eher Zeugnisse



von Streitigkeiten innerhalb und ausserhalb
der Klausur, deren Behebung einen weitläufigen

Briefverkehr verursachte. Das Telefon
kannte man damals noch nicht, was den
Historiker wiederum freut.
Wenn wir uns mit der Vergangenheit beschäftigen,

gibt es grundsätzlich zwei verschiedene
Methoden: man kann entweder zuerst eine
eigene Fragestellung entwickeln und sie mit
dem vorhandenen Quellenmaterial zu
beantworten suchen, oder man kann zuerst die
Quellen bearbeiten und daraus eine Geschichte

schreiben. Beide Methoden haben ihre Vor-
und Nachteile. Wer sich quasi den Quellen
aussetzt, übernimmt automatisch ihren
Blickwinkel und kommt zu einem sehr einseitigen
Bild vergangener Zeiten. Wer sich nur von
eigenen Fragestellungen leiten lässt, wird oft
an der dürftigen Quellenlage scheitern und
steht in der Gefahr, die Geschichte zur
Bestätigung seiner eigenen Ansicht zu missbrauchen.

In der Praxis wird man also eine
Mischung von beiden Methoden anwenden müssen;

das Studium der Quellen ist immer schon

von einem bestimmten Erkenntnisinteresse
begleitet, das sich seinerseits an den vorhandenen

Quellen orientieren muss. Auch die trok-
kenste Geschichtsdarstellung kann nicht
darüber hinwegtäuschen, dass Geschichte immer
auch eine Interpretationswissenschaft ist, dass
der Forscher die Wirklichkeit immer schon
durch eine gewisse Brille sieht. Deshalb wird
es auch nie eine allgemein verbindliche
Geschichtsschreibung geben, die eine Epoche
letztgültig darzustellen vermag, sondern man
muss immer wieder neu den Versuch machen,
zum Verständnis vergangener Zeiten zu
gelangen.

Schwieriger Anfang nach der
Revolution. Die Jahre 1804-1815

Abt Placidus Ackermann hat sein Amt unter
denkbar schwierigen Umständen angetreten.
Als er am 12. Juni 1804 von den 24 Kapitula-
ren gewählt wurde, war der Weiterbestand des

Klosters von innen wie von aussen ernsthaft
gefährdet. Schon der Ort der Wahl, das
Ursprungskloster Beinwil am Passwang, weist
auf die Tatsache hin, dass man in Mariastein
aus verschiedenen Gründen keine Wahl

durchführen konnte. Zwar gehörten die
Gebäude und Besitzungen in Mariastein seit
1802 wieder dem Konvent, doch waren sie

durch die vierjährige Misswirtschaft (1798—
1802) des staatlichen Verwalters Reibelt in
einem sehr traurigen Zustand. Gravierender
war aber die allgemein vertretene Ansicht,
dass das solothurnische Leimental wie schon
das benachbarte Laufental und das Birseck
von den Franzosen beansprucht würde, und
damit dem Kloster Mariastein das Schicksal
aller französischen Klöster bevorstehe: die
Aufhebung. Es war dies nicht nur die Ansicht
einiger Pessimisten, sondern die öffentliche
Meinung, die auch von den Gnädigen Herren
in Solothurn geteilt wurde. Die Regierung gab
dem Abt 1806 den Rat, den Hauptsitz des

Klosters nach Beinwil zu verlegen und Mariastein

als eine Art Statthalterei weiterzuführen.
Der Abt bot sogar der Fabrikantenfamilie
Gresly alle Klostergüter in Frankreich und im
Leimental zum Kauf an. Glücklicherweise
fehlte in Mariastein die Wassermenge, die
damals für den Betrieb einer Fabrik benötigt
wurde. Der Abt fasste auch den Plan, in Beinwil

einen Neubau zu erstellen, um Platz für
die geplante Rückverlegung des Klosters zu
gewinnen. Die allgemeine politische
Unsicherheit im Europa jener Jahre schlug sich

ganz konkret im klösterlichen Leben nieder.
Bis zur Sicherung der Schweizer Grenze und
der Stabilisierung der politischen Ordnung in
Europa beim Wiener Kongress 1814/15 war
alles in der Schwebe, sei es in den Regierungskabinetten,

sei es in den Klosterzellen.
Diese politische Unsicherheit hatte auch ihre
Auswirkungen auf das klösterliche Ideal einiger

Mitbrüder. Abt Placidus konnte in Mariastein

nur mit grösster Mühe das geregelte
Konventleben mit Klausur, Tischlesung und
Chorgebet einführen. Einige Patres, die die
Revolutionszeit auf verschiedenen Pfarrhöfen
als Aushilfspriester verbracht hatten, konnten
sich nur schwer umstellen. Es kam auch zu
einigen Austritten. Im 19. Jahrhundert gab es

auch auffallend viele Mitbrüder, die einen
Drang zur Ortsveränderung verspürten. Sie

traten in die neu aufblühenden Missionskongregationen

ein und wurden in alle
Himmelsrichtungen geschickt. P. Ignaz Stork wirkte als

Generalvikar in Kalkutta und P. Urs Viktor



Abt Placidus Ackermann (1804-1841).

Locher machte eine Karriere als Theologieprofessor

in Krakau und Olmiitz und krönte sein
Lebenswerk als Hofkaplan am Hof des
Vizekönigs in Mailand. Am bekanntesten ist das

Beispiel von P. Franz Sales Brunner, dessen
Missionseifer die Einpflanzung des Namens
«Maria Stein» in Amerika zu verdanken ist.
Wir dürfen diese fromme Reiselust nicht
isoliert von der allgemeinen Entwicklung
betrachten. Seit Beginn des 19. Jahrhunderts
nahm vor allem aus wirtschaftlichen Gründen
die Auswanderung aus der Schweiz in ferne
Länder zu. Parellel dazu nahm das kirchliche
Missionswesen einen gewaltigen Aufschwung.
Fast jedes Jahr wurde in Europa eine neue
Missionskongregation gegründet, und Tau-

187 sende von begeisterten Missionarinnen und

Missionaren verliessen den alten Kontinent,
um zu neuen Ufern zu gelangen. Dieser
allgemeine Trend machte sich auch im Hinteren
Leimental bemerkbar.

Die ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
waren geprägt durch einen allgemeinen
Priestermangel. Glücklicherweise konnte das Kloster

die Abgänge durch Neueintritte ausgleichen.

Abt Placidus erhoffte sich von diesen
jungen Mönchen neuen Schwung im klösterlichen

Leben und widerlegte somit jene
Mitbrüder, die aus lauter Zukunftsangst keine
Jungen mehr aufnehmen wollten. Zeitweise
sah sich der Abt sogar gezwungen, aus den
Klöstern Muri und Einsiedeln Aushilfen
anzufordern.



Die Pfarreien

Das Kloster Mariastein war immer schon stark
auf die Seelsorge ausgerichtet, sei es in den
Pfarreien, sei es in der Wallfahrt. Die Pfarreien

waren in der Zeit der Vertreibung aus
Mariastein (1798-1802) ein Zufluchtsort für
einige Mitbrüder gewesen und garantierten eine

gewisse Verankerung des Klosters in der
Bevölkerung. Die Bedeutung der Pfarrseelsor-

ge für den Konvent zeigt sich daran, dass sich
ein Drittel bis die Hälfte der ca. 30 Personen
umfassenden Gemeinschaft auf einem Aus-
senposten aufhielt. Ausser den Laienbrüdern
war fast jeder Konventuale ein- oder mehrmals

in seinem Leben in der Pfarrseelsorge
tätig. Der Pfarrer war damals auf den Dörfern
gewiss eine wichtige Person, doch darf man
sich von der «guten alten Zeit» keine allzu
idyllischen Vorstellungen machen. Der schon
über siebzig Jahre zählende P. Rupert
Bielmann wurde als Propst und Pfarrer im aargauischen

Wittnau Opfer schlimmster Verleumdungen.

Auch sonst beklagten sich die Pfarrer
in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts

über die wachsende Sittenlosigkeit und
über die Untätigkeit der Regierung in der
Durchsetzung des Sonntagsgebotes. Solche

Klagen kann man zwar zu allen Zeiten hören;
sie gehören gewissermassen zum Beruf des

Seelsorgers, dessen Ideale sich am Evangelium
und nicht an der gelebten Wirklichkeit
orientieren. Schwierigkeiten in der traditionellen,
vom bäuerlichen Leben geprägten Seelsorge
sind im 19. Jahrhundert aber durchaus nicht
selten, weil sich auch in abgelegenen Dörfern
der gesellschaftliche Wandel im Zuge der
Industriellen Revolution bemerkbar machte.
Die Lohnarbeit in der Fabrik und die damit
verbundene Entwurzelung aus der
Dorfgemeinschaft zieht auch Konsequenzen im
religiösen Leben nach sich, die zwar registriert
werden, aber deren Wurzel nicht immer richtig

gedeutet wird.

Erneuerung gab es aber nicht nur ausserhalb
der Kirche. Es gibt einige wenige Zeugnisse,
dass Mariasteiner Patres im Sinne der
Seelsorgereform des Konstanzer Generalvikars Ignaz
Heinrich von Wessenberg gewirkt haben.
Diese Reformen betrafen vor allem den Got¬

tesdienst und den Kirchengesang. Abt Placidus

Ackermann scheint allerdings kein Freund
dieser Reformen gewesen zu sein. 1820 verbot
er dem damaligen Pfarrer von Büsserach-Er-
schwil, P. Bernhard Schär, den Gebrauch der
deutschen Sprache in Messe und Vesper und
verlangt die Abschaffung der «Türcken-Mu-
sik» in der Kirche. Auch sonst konnte der Abt
bei Schwierigkeiten genaue Richtlinien für die
Seelsorge geben. Bei der vorhin erwähnten
Verleumdungsgeschichte in Wittnau schrieb
er dem dort weilenden P. Columban Wehrli
die Themen von vier Fastenpredigten vor. Er
wollte auch den Text schriftlich zugesandt
erhalten, wohl um den manchmal etwas hitzigen
Pater zu grösserer Besonnenheit auf der Kanzel

zu verhelfen.

In Verlauf des 19. Jahrhunderts sollte es

immer mehr Schwierigkeiten mit den staatlichen
Behörden wegen bestimmter Predigten geben.
Im politisch heissen Klima zur Zeit der Gründung

des Bundesstaates 1848 und im Kulturkampf

genügten schon kleine Hinweise, um
den Protest der Regierung zu wecken. Wir
dürfen uns aber unsere klösterlichen Vorfahren

nicht als Hitzköpfe vorstellen. Das Leben
in einem Benediktinerkloster mit seiner
Verwurzelung in der lokalen Kultur, mit seiner
Feier des Gotteslobes und dem Bemühen um
persönliche Heiligung wäre eine schlechte
Plattform für grosse Veränderungsprojekte in
Staat und Kirche gewesen. Trotz aller menschlichen

Unzulänglichkeiten kommt immer
wieder der Geist wahrer Gottsuche zum
Vorschein.

Es gibt auch Zeichen dafür, dass die Revolution

in der Schweiz von 1798 durchaus auch
positive Folgen für das kirchliche Leben haben
konnte. Mit dem Ancien Régime fielen die
alten konfessionellen Abgrenzungen bezüglich

des Niederlassungsrechtes. Erstmals seit
der Reformation war es in Basel möglich
geworden, regelmässige öffentliche Messen zu
feiern und die Seelsorge an den Katholiken auf
Vereinsebene zu organisieren. Das Kloster
Mariastein hat von 1804-1811 mit P. Beda
Stitterle den zweiten Pfarrer Basels nach der
Reformation gestellt. Er scheint sich dort wohl
gefühlt zu haben und kehrte nur ungern ins
Kloster zurück.



Die Neugründung der Schule

In vielen Dokumenten tritt uns Abt Placidus
als ein sehr energischer Mann entgegen. Er
konnte über Mitbrüder sehr hart urteilen, aber
in einer äusserst schwierigen und unsicheren
Zeit war der Weiterbestand des Klosters zu
einem gewissen Teil seiner Zähigkeit und
seinem Mut zu verdanken. Ein mutiges und ge-
wissermassen notwendiges Projekt war die
Wiedererrichtung und Erweiterung der Schule

nach der Revolution. Schon 1802 war im
damaligen Wirtshaus, dem heutigen Kurhaus
«Kreuz», eine Primarschule für die Kinder der
Umgebung eingerichtet worden. Zeitweise
wurden bis zu achtzig Kinder unentgeltlich
unterwiesen. Ein Internat gab es allerdings
nicht. Die Wahl auf die Lokalität des Wirtshauses

fiel nicht aus pädagogischen Gründen,
sondern war eine schlichte Notwendigkeit.
Die Klostergebäude waren 1802 unbewohnbar;

auch der Abt und die wenigen Mitbrüder
wohnten damals nicht im Konvent, sondern
im «Mägdehaus». Als das Volksschulwesen
aufden Dörfern sich wieder einigermassen
gefestigt hatte, konnte man das Provisorium in
Mariastein getrost aufgeben.
1805 eröffnete Abt Placidus im Kloster eine
Art Gymnasium, das etwa vierzig Schüler
zählte. Er setzte damit nicht einfach eine
vorrevolutionäre Einrichtung fort, sondern baute
sie entscheidend aus. Schon vor der Revolution
gab es eine kleine Klosterschule, die aber nur
etwa zehn Schüler zählte. Diese taten sich mit
ihren glockenhellen Stimmen vor allem auch
als Sängerknaben hervor und bildeten das

klangliche Gegengewicht zu den dunklen
Stimmen der Priestermönche. In der Vesper
durften einige der Klosterschüler jeweils das

Responsorium und denVersikel singen und
wirkten in der Gnadenkapelle beim Salve mit.
In der Karwoche waren sie ganz für die
Mitgestaltung beim Chorgebet freigestellt.
Abt Placidus knüpfte an diese Tradition an
und erweiterte sie, weil er mit Recht überzeugt
war, dass die Akzeptanz des Klosters bei der
Regierung und in der Bevölkerung wachsen
würde, wenn sich die Gemeinschaft für das

Allgemeinwohl nützlich machte. Die
Personalsituation und das breitere Lehrangebot
zwangen den Abt dazu, auch auswärtige Lehr¬

kräfte einzustellen. Bestand der Unterricht in
der vorrevolutionären Klosterschule vor allem
aus Latein- und Religionsunterricht, kamen
im 19. Jahrhundert Fächer wie Griechisch,
Französisch, Mathematik und Geographie dazu.

Von den Schülern, die etwa zur Hälfte im
Internat wohnten, kam etwa ein Drittel aus
dem Elsass, ein weiteres Drittel aus dem Kanton

Solothurn (Leimental und übriges
Kantonsgebiet) und das letzte Drittel aus den
anderen Gebieten der Region. Erstmals findet
sich auch ein Schüler aus der Stadt Basel.

Aus der Klosterschule gingen viele Berufe für
den Priester- und Ordensstand hervor. So

sorgte Abt Placidus nicht nur für die Zukunft
des eigenen Konventes, sondern auch für die
Bedürfnisse der Ortskirche. Der Abt musste
für die Aufnahme jedes Novizen in Solothurn
um Erlaubnis bitten, wobei die Herkunft des
Betreffenden anzugeben war. In Solothurn
hätte man vor allem gerne «Landeskinder» als

Novizen gesehen, doch machte der Abt die
Gnädigen Herren darauf aufmerksam, dass es

im Kantonsgebiet zu wenig Nachwuchs gäbe.
Im Verlauf des 19. Jahrhunderts wurde es

immer schwieriger, Nicht-Solothurner
aufzunehmen. Es gehört zur Ironie der Geschichte,
dass gerade die politischen Vertreter des
Schweizerischen Einheitsstaates in diesem
Punkt dem extremen Kantönligeist huldigten.

Diese Auslührungen über die Amtszeit von
Abt Placidus Ackermann (1804-1841) müssen

fragmentarisch bleiben. Zu erwähnen wären

die Ordnung der wirtschaftlichen Situation,

die er mit derselben Energie wie die
Einführung des klösterlichen Lebens betrieb, und
seine baulichen Aktivitäten, die heute noch
sichtbar sind. Dem heutigen Besucher Mariasteins

fällt die mächtige Kirchenfassade ins
Auge, deren Errichtung in die Amtszeit von
Abt Placidus fiel und die gewissermassen der
bauliche Ausdruck seiner Zielstrebigkeit und
seiner Unbeugsamkeit ist. Es ist wohl kein
Zufall, dass sich auf der Fassade die beiden
allegorischen Gestalten des Glaubens und der
Hoffnung finden. Abt Placidus hat an die
Zukunft des Klosters geglaubt und in widerwärtigen

Zeiten die Hoffnung auf die Vollgestalt
des klösterlichen Lebens nie aufgegeben.


	Abt Placidus Ackermann : ein Mann des Neubeginns

