
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 7: s

Artikel: Die Benediktinerinnen-Abtei St. Lazarus in Seedorf

Autor: Ledergerber, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Benediktinerinnen-Abtei St. Lazarus in Seedorf

Sr. Maya Ledergerber OSB, Seedorf

Im Frauenkloster Seedorf trat die allseits
geschätzte Äbtissin M. Gertrudis Kaeslin nach 46
Amtsjahren zurück. Am 10. Februar 1993 wurde

Sr. M. Josefa Dreier zur neuen Äbtissin
gewählt. Sie ist gebürtig von Witterswil, aber in
Metzerlen geboren und aufgewachsen. Ihre ersten
Kontakte mit dem Benediktinerorden gehen darum

aufdas Kloster Mariastein zurück. Das gibt
uns die Gelegenheit, die Abtei Seedorf unseren
Lesern und Leserinnen vorzustellen. Wir wünschen

der neuen Frau Äbtissin von Seedorf zu
ihrem Amt Gottes reichen Segen und die Fürbitte
U. L. Frau im Stein und des heiligen Benedikt.

Eine Abtei ist ein Kloster, das von einem Abt
geleitet wird.
Ein Kloster ist Ort und Gemeinschaft, wo der
Mensch Gott gehört.
Ein Abt ist ein Mönch, der die Gemeinschaft
leitet.
Ein Mönch ist ein Mensch, der Gott sucht.
Ein Benediktiner, eine Benediktinerin sucht
Gott nach dem Vorbild des heiligen Benedikt.

Und Seedorf?

Seedorf liegt in der Zentralschweiz am Urner-
see, in der Talebene der Reuss, dicht unter der
Felswand des Gitschen, hinter der sich der
vielbewanderte Uri-Rotstock verbirgt. Doch
wichtiger als See und Berg war zu allen Zeiten
der nahe gelegene Gotthardweg. Ein Reisender

aus adligem Geschlecht, Arnold von
Brienz, schimpfte nicht einfach über die
schlechten Strassen und darüber, dass weit
und breit kein Gasthof zu finden war, was im
12. Jahrhundert niemanden verwunderte,
sondern er ergriff die Initiative und errichtete

ein Hospiz. Von da an sorgten über 300 Jahre
lang (bis 1518) die Brüder und Schwestern des

Lazariterordens für die Unterkunft und die
Betreuung der Pilger. Die Gemeinschaft des
Lazarus von Betanien war ursprünglich im
Heiligen Land beheimatet. Als Kreuzritter
sorgten die Mitglieder des Ordens für die
Sicherheit der Palästina-Wallfahrer und ermöglichten

ihnen den freien Zugang zu den Stätten

ihres Glaubens, wo Jesus lebte, starb und
auferstand. Als diese Aufgabe und die
gesellschaftliche Ordnung sich langsam auflösten,
ging es auch mit den höfisch-ritterlichen
Orden dem Ende entgegen. Das 30 Jahre verwaiste

Lazariterhaus wurde 1559 von Benediktinerinnen

aus dem Klösterlein Santa Maria in
Claro (Kanton Tessin) neu besiedelt. Ob die
fünf, sechs Schwestern, die von der Urner
Regierung für dieses Projekt gewonnen werden
konnten, wohl wussten, was ihrer wartete?
Halb zerfallene Gebäude, nur mangelhafte
Unterstützung seitens kirchlicher und weltlicher

Behörden (erst 20 Jahre später reparierte
man das Dringlichste, wie z. B. das undichte
Dach!), Kälte und Hunger, eine fremde Sprache,

Menschen, die anders dachten und fühlten.

Vielleicht rangen sie mit inneren Zweifeln,

zermürbenden Selbstvorwürfen («Wären
wir doch nur nie nach Seedorfgekommen!
Daheim hätten wir genug zu essen, eine warme
Stube und kämpften gegen Hoffnungslosigkeit

und Resignation. Aber sie hielten
durch. Im Innersten wussten sie sich von einer
anderen Kraft getragen, von einem Segen
begleitet. Denn ein «anderer hat sie geführt, wohin

sie vielleicht nicht wollten». Ihr Mut, ihr
Leidens-Mut trägt seither Früchte.
Am 10. Februar 1993 haben alle stimm- und



Kloster St. Lazarus in Seedorf.

wahlberechtigten Schwestern von St. Lazarus
Schwester Josefa Dreier aus Metzerlen im
Kanton Solothurn zu ihrer neuen Äbtissin
gewählt. Sie ist die 24. Äbtissin in der langen
«Ahnenreihe» seit der Gründung als
Benediktinerinnenabtei. Sie steigt damit in den Ge-
schichtsfluss und führt ihn über die eigene
Gegenwart hinaus in eine Zukunft, die aus den
gleichen Wurzeln ihre Kraft und Sehnsucht
schöpft wie die erste Gründung. Es handelt
sich nicht um irgendeine Zukunft, nicht um
eine vage Vielleicht-Zukunft oder ein
selbstgemachtes Zukunftsparadies, sondern um die
Zukunft eines Keimlings, eines Samens, der
sich mit seinem ganzen vitalen Entfaltungsstreben

dem Himmel entgegenreckt und
Stamm und Ast und Blattwerk bildet und sich
gleichzeitig immer fester im Erdreich
verklammert. Je weiter er im Baum wächst, desto
tiefer senkt er die Wurzeln. Nicht in irgendeine

vergangene Vorgeschichte, sondern in das
151 Ewige, das alle Geschichte formt und durch¬

zieht, das Menschen und Ereignisse dem
Verfallensein an das Vergehen entreisst und ihnen
unsterbliche Gestalt verleiht.

Das ist die Geschichte Gottes mit dem
Menschen.

Sie quillt aus seinem Herzen.
Ein Strom der Liebe.

In diese Geschichte gehört der Mensch.
In diese Geschichte gehört der Abt.
In diese Geschichte gehört der Mönch.
In diese Geschichte gehört jeder.
Auf eine eigene Weise aber der Mönch, die
Nonne.
Nicht weil sie besondere Menschen wären.
Vielmehr weil es ihre Aufgabe, ihre Berufung
ist, für diese Geschichte Zeugen zu sein.

Ein Mensch, der ins Kloster geht, ist von
diesem Strom ergriffen worden. Das geschah
längst bevor er auf den Gedanken kam, ins
Kloster einzutreten. Vielleicht hatte er diesen



Weg sogar belächelt, er fand ihn komisch,
quer, befremdend, rätselhaft, fern dieser Welt.
Ein Weg für eine besondere Sorte Mensch,
aber nicht für ihn. Und doch wuchs in ihm
eine Unruhe, eine Sehnsucht, die er nicht
benennen konnte und vermutlich nicht einmal
im Traum mit dem Wort Berufung in
Zusammenhang brachte. Er glaubte, alle Menschen

trügen dasselbe Unbeheimatetsein in sich,
und irgendwie hatte er recht. Aber nur irgendwie.

Zwar sind tatsächlich alle Menschen in
ihrer Tiefe fremd auf dieser Erde, aber nicht
alle sind von der Wurzel her gepackt, in ihrer
Mitte getroffen, ihrem irdischen Leben schon

zu Lebzeiten entrissen worden. Nicht alle
Menschen müssen davon künden, dass es hier
keine Bleibe gibt, sei es in Besitz, Familie und
Verwandtschaft oder im Aufbau eigener Pläne
und Lebenskonzepte.
Die einen dürfen Zeugen dafür sein, dass Gott
die Menschen zur Einheit geschaffen hat, zum
Einssein von Mann und Frau in der Ehe, zum
Einssein als Familie. Andere ruft er in sie erfüllende

Aufgaben und Dienste. Dienst an der
Gerechtigkeit und der sozialen Ordnung, an
der Wissenschaft und Kunst, zur Verbesserung

der Lebensbedingungen und auch zum
Kampfgegen bedrückende, einengende, tödliche

Mächte in allen Bereichen des Lebens.

Den Klosterleuten aber ist aufgetragen,
Gott selber zu verkünden.
Nicht in Worten,
nicht in Taten,
nicht in Gebeten oder Meditation,
nein,
in ihrer ganzen Existenz.

Auch wenn die Mönche und Nonnen, die Brüder

und Schwestern verschiedene Berufe
übernehmen, so ist ihre Daseinsweise nicht von der
Aufgabe her zu begründen. Der innerste Sinn
ihres Lebens ist das Zeugnis für Gottes
Dasein und Mit-sein. Der Mönch, die Nonne ist
ein Mensch, der Gott gehört. Ganz, ungeteilt.
Mit Haut und Haar. Restlos. Gott legt seine
Hand auf ihn: «Du bist mein. Dein Leben hat
keinen andern Grund, keinen andern Sinn als

den, mir zu gehören, als Zeichen dafür, dass

ihr Menschen in mir und ich in euch wohne.
Du bist die sichtbare Verlängerung meines

Daseins hier auf Erden. Ein Pfand, das ich den
Menschen gebe, das ihnen meine Existenz,
meine Liebe bezeugen soll. Ja, ich liefere dich
ihnen aus als Geisel.»
Aber wer weiss das schon, wenn er ins Kloster
geht. Was er spürt, ist Hunger. Er hungert
nach Gott. Diesem Gott ist er begegnet. Er ist
einmal gesättigt worden. Seither hungert er.
Denn was sich ihm als Nahrung anbietet, ist
keine Nahrung. Gott hat sich ihm gezeigt als
die Erfüllung seines Lebens, als die Erfüllung
allen Lebens, und was lässt sich mit Gott
vergleichen? Aus Güte hat er ihm sein Herz nur
soweit geöffnet, als der Mensch ertragen konnte.

Tropfenweise sickert er in ihn ein, durchtränkt

und imprägniert ihn. Gottes ganze Fülle

raubte dem Menschen den Atem. Behutsam
zieht er ihn an sich und weitet mit unendlicher
Geduld seine Fassungskraft. Langsam lernt
der Mensch die Stimme Gottes hören.
Vielleicht aber hört er sie nicht, sondern erspürt,
ertastet sie, verkostet sie gar auf der Zunge,
schaut sie im Bild. Vielleicht zieht er sie tief in
die Lungen oder isst, küsst und umarmt sie. Er
kann es nicht sagen. Denn sein ganzer Leib,
seine ganze Seele spannt sich dem entgegen,
den er sucht, und führt ihn den Weg, den er
aus eigenem Verstehen nicht fände.
Eines Tages klopft der von Hunger Getriebene
an die Klosterpforte und bittet um Aufnahme.
Dort sein, wo man einzig Gott lebt, in allem
was man tut oder nicht tut. Denn etwas anderes

sättigt ihn nicht.
Für Schwester Josefa begann dieser Weg am
2. Dezember 1957. Doch lassen wir sie selber
zu Wort kommen. Sie teilt mit uns ihr Fühlen
und Denken, Suchen und Wachsen:

Liebe Mutter Äbtissin, Sie sind am 2. Dezember

1957 im Alter von 21 Jahren ins Kloster
eingetreten. Können Sie sich erinnern, wie Sie
sich damals gefühlt haben?
Ich war zuvor nie in den Ferien, nie länger von zu
Hause weg, ausserzwei Malaufeiner Wallfahrt.
Anfänglich fühlte ich einen zerreissenden
Abschiedsschmerz,

- doch andererseits auch eine drängende Sehnsucht

nach Gott;
- ich musste so handeln.

Wie haben Ihre Angehörigen (Eltern, Ge-



Äbtissin M.Josefa Dreier.

schwister) Ihren Entschluss aufgenommen?
Es war ein hartes Opfer für meine Eltern und
Brüder - doch Gott hat ihnen später alles reichlich

gelohnt.

Was hat Sie bewegt, ins Kloster zu gehen? Wie
sind Sie auf diesen Gedanken gekommen?
Nach der Sehlde erwachte in mir immer mehr die
Sehnsucht nach der Stille. Es zog m ich fast jeden
Sonntagzur Gnadenmutter im Stein. Bei ihrfand
ich Trost und Hilfe. Mit 18 Jahren interessierte
ich mich sehr für ein Leben in den Missionen.
Doch mit 20 nahm ich an der Einkleidung von
Schwester Paula Cueni selig teil. Sie stammte aus
meiner Heimat, aus Blauen. Nach dreitägigem
Besuch im Kloster Seedorf wusste ich für immer:
Hier ist mein Platz. Nach einemJahr trat ich hier
ein.

Viele sagen, das Kloster sei eine Flucht. Was
sagen Sie dazu?

Wer sich ins Klosterflüchtet aus Angst oder
Egoismus, wird nie glücklich. Ordensleben ist Berufung.

Es gibt Menschen, die überzeugt sind, dass das
Kloster eine überholte Lebensform ist, dass im
Mittelalter Klöster richtig waren, aber dem
Entwicklungsstand des heutigen Menschen
nicht mehr entsprechen. Was meinen Sie?

Ich habe volles Verständnis für Menschen, die
eine solche Lebensform als überholt ansehen, weil
sie nicht über das Diesseits hinausblicken.
Aber wenn <gläubige> Menschen ein Kloster besuchen,

spüren sie die geistige, fast undefinierbare
Ausstrahlung einer solchen Gebetsstätte, wo sie

Ruhe, Stille, Verständnis, Erholung finden und
sich sehnen nach dieser Ursehnsucht, die niemals
überholt sein wird.

Als Sie ins Kloster kamen, haben Sie sofort das
Klosterkleid bekommen?
Früher trug die Neueingetretene ein schwarzes
Kleid mit Pelerine und einen leichten Schleier.
Heute darf jede Kandidatin ihre Zivilkleider
tragen.

Kann man wieder austreten, wenn man spürt,
dass dies nicht der richtige Weg ist?
Jede Neueintretende durchläuft insgesamt
mindestensfünfJahre Erprobungszeit ihrer Berufung,
eine Art Klosterlehre:

- EinJahr Kandidatur (sie trägt zivil).
- Eineinhalb Jahre Noviziat (sie trägt das
Ordenskleid mit einem weissen Schleier).

- Dann darfsie die einfache Profess ablegen. Sie

verspricht, für eine bestimmte Zeit das Klosterleben

mit der Gemeinschaft zu teilen, im allgemeinen

für drei Jahre. Sie bekommt den schwarzen
Schleier.
In dieser Zeit steht es ihrfrei, das Kloster wieder
zu verlassen, da sie ja noch nicht auf Lebenszeit
durch feierliche Gelübde an die Klostergemeinschaft

gebunden ist.

Hatten Sie einen Beruf, als Sie ins Kloster
kamen?

Mein Berufstraum in meiner Kindheit war Bäuerin.

So sehr liebte ich meine Arbeit auf meiner
heimatlichen Scholle bis zu meinem Klostereintritt.

Wenn mein Weg nicht ins Kloster geführt
hätte, wäre ich diesem Beruf treu geblieben. Ich



liebe die Natur.
Nach meinem Klostereintritt besuchte ichfür drei
fahre das Hauswirtschaftslehrerinnenseminar in
Monzingen, weil es eine Notwendigkeit, ein
Bedürfnis der Zeit war.

Welche Berufe, Arbeiten kann man in
«Ihrem» Kloster ausüben?
Wir arbeiten in den verschiedensten Bereichen:

- Landwirtschaft
- Garten-, Obstbau

- Paramentenweberei, -näheret

- Haushaltungsschule
- Küche, häusliche Arbeiten

- Büro, Sprechzimmer (Hilfesuchende, Glaubensgespräche,

Bibelgruppen usw.).

Wie sieht Ihr Tag aus?

Der Klosteralltag beginnt früh (5-00 Uhr), nach
acht Stunden Nachtruhe. Der Höhepunkt ist die

heilige Eucharistie. Derganze Tag bewegt sich im
gleichmässigen Rhythmus von Gebet und Arbeit.

Finden Sie diesen Rhythmus nicht etwa eintönig?

Ich denke, jeder Mensch empfindet diesen

Rhythmus anders. Ich arbeitete seit meinem
Klostereintritt immer in derSchule (32Jahre). So war
ich sehr gefordert, und stille Stunden waren mir
willkommen, ja ein Herzensbedürfnis. Ich
verspürte nie eine Eintönigkeit.

Wenn man immer am gleichen Ort, unter den
gleichen Menschen, den gleichen Lebensumständen

bleibt, verpasst man dann nicht
irgendwie das Leben?
Wenn man an ein Kloster gebunden ist, mit den

gleichen Mitschwestern lebt jahraus, jahrein, so

kommt es zu einem intensiveren Leben. Man
erlebt sich immer mehr als der Mensch, der man ist,
und Gott formt nun jede nach ihrerje einmaligen
«Bestimmung» - wichtig ist nur unsere restlose

Hingabe.
Für m ich ist alles weit, ja umfassendgeworden im
Kloster.

Sie arbeiteten bis zu Ihrer Wahl als Äbtissin
als Lehrerin in der Haushaltungsschule des

Klosters. Wie erleben die Schülerinnen das
Kloster?
Ganz verschieden: z.B. als Ort, wo viel gebetet

wird tind wo auch die Schülerinnen ein anderes
Verhältnis zum Gebet bekommen. Oder als Ort,
wo es ruhig ist, wo Gemeinschaft gelebt wird, ein

geheimnisvoller Ort, ein Ort der Berufung.

Kann das Kloster für den heutigen jungen
Menschen noch eine Möglichkeit sein? Zieht er
diesen Weg überhaupt in Betracht?
Die Schülerinnen spüren, dass man diesen Weg

nur als Berufene gehen kann.
Einzelne sehen darin einen möglichen Weg. Aber

für eine Entscheidung sind unsere Schülerinnen
noch zu jung. Der Verzicht fällt schwer: nicht
heiraten, keine Kinder, nicht mehr nach Hause,
kein Geld.

Gehen eher die stillen, ruhigen, passiven
Menschen ins Kloster oder auch dynamische,
initiative, aufgeschlossene?
Gott ruft ruhige und dynamische Menschen ins
gleiche Kloster. Alle haben ihren Platz. Dieses
Gemisch macht das Gemeinschaftsleben fruchtbar

und lebendig.

Wir leben in einer Zeit der Bedrohung, der
Angst (Umweltverschmutzung, Krieg, Hunger,

Flüchtlinge, Suchtprobleme, Depressionen,

Verwahrlosung). Spüren Sie im Kloster
auch etwas davon, oder leben Sie in einer heilen

Welt?
Wir leben mit der Not und den Problemen der
Menschen

- indem wir unser Ordensleben mit den alltäglichen,

unscheinbaren Kleinigkeiten in Solidarität
mit den Menschen draussen leben und betend für
sie eintreten vor Gott;
- indem wir die Probleme, die durch die Pforte,
durch Gespräche, Telefon, die Zeitung an uns
herangetragen werden, zu unseren eigenen
Gebetsanliegen machen.

Wie begegnen Sie der unsäglichen, erdrückenden

Not in der Welt?
Durch das Mittragen im Gebet, im Opfer, aber
auch durch finanzielle Hilfe.

Wenn Sie noch einmal wählen könnten, würden

Sie wieder ins Kloster gehen, oder könnten
Sie sich eine andere Möglichkeit vorstellen?
Ich würde nochmals den gleichen Weg wählen -
ihn vielleicht noch intensiver leben.



Ich würde nochmals nur das Eine suchen: Seinen

Willen!

Möchten Sie den Leserinnen und Lesern von
«Mariastein» sonst noch etwas sagen?
Liebe Mariastein-Ereunde, in Liebe und Gebet
sind wir mit Ihnen verbunden, die Schwestern von
St. Lazarus in Seedorf. Gott behüte Sie alle!

Was bis zum Ende bleibt, ist der Hunger. Der
Hunger des Menschen nach Gott. Durch alles

Zeitgebundene, Vergängliche und Zerbrechliche,

Halbe und Unvollkommene hindurch
dringt die Botschaft, dass Gott den Menschen
von Herzen liebt und nach seiner Liebe hungert

und dürstet.
Damit der Mensch das Unglaubliche glaube,
drückt Gott der Schöpfung ein Siegel auf,
schreibt er einen «Brief, geschrieben nicht mit
Tinte, sondern mit göttlichem Geist, nicht auf
Tafeln aus Stein, sondern wie aul Tafeln - in

Herzen von Fleisch, damit alle Menschen lesen
und verstehen» (2 Kor 3, 2 f.):

«Fürchte dich nicht,
denn ich habe dich erwählt.
Ich habe dich beim Namen gerufen,
du gehörst mir.
Wenn du durch Wasser schreitest, bin ich bei
dir,
wenn durch Ströme, dann reissen sie dich nicht
fort.
Wenn du durchs Feuer gehst, wirst du nicht
versengt,
keine Flamme wird dich verbrennen.
Denn ich der Herr, bin dein Gott,
ich der Heilige, bin dein Retter.
Ich gebe mein Teuerstes für dich hin,
weil du in meinen Augen wertvoll bist,
weil ich dich liebe.
Fürchte dich nicht,
ich bin mit dir» (Jes 43, 1-5).

Herr entzünde
m uns die Glut spinn*

ßclip und die flamme
ewiGeRHINGABe

155


	Die Benediktinerinnen-Abtei St. Lazarus in Seedorf

