
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 6

Artikel: Klagen : eine Art zu beten?

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klagen - eine Art zu beten?

P. Lukas Schenker

Klagen gehört zum Umfeld von Trauer und
Schmerz. Bei alten und heute noch bei fremden

Völkern gab und gibt es die Sitte der
Totenklage. Sie äusserst sich nebst konkret
formulierten Klagen über den Verlust eines
Mitmenschen auch in wiederholten Weh- und
Ach-Rufen. So schreit man sich gleichsam den
Schmerz von der Seele. Aber Klagen oder Sich-
Beklagen gehört auch bei uns beinahe zum
täglichen Leben: Man trauert über den Verlust
eines lieben Mitmenschen; man stöhnt über
seine Schmerzen; man beklagt sich über ein
Missgeschick; man grämt sich über materielle
Einbussen; man vergiesst Tränen wegen eines

nur schwer zu ertragenden Vorkommnisses;
man jammert über die böse Welt; und auch
sonst stösst man noch manchen Seufzer aus

wegen diesem oder jenem. Klagen ist uns
Menschen wirklich nicht ferne. Jeder und jede hat
irgendwann einmal Grund zu klagen oder sich

zu beklagen. Das ist weiter nicht schlimm.
Abstossend wird es für die Umgebung nur,
wenn bei einem Mitmenschen Jammern und
Klagen zu einer Dauerhaltung werden, als ob
es auf der ganzen Welt und im eigenen Leben

gar nichts mehr Schönes, Frohes und Beglük-
kendes gäbe, sondern eben nur noch den eigenen

bejammernswerten Zustand, an dem
dann alle Welt noch Anteil nehmen sollte.
Doch Klagen ist hie und da ein echtes menschliches

Bedürfnis. Aber wo soll man seine Klagen

anbringen? Im Protest, in Demonstrationen,

in öffentlichen Auftritten, wo man sich
der aufgestauten Emotionen entledigt? Das
kann wohl auch eine Möglichkeit sein, wenn es

um Klagen geht, die die Gesellschaft oder das
öffentliche Leben betreffen. Aber mit seinen

121 persönlichen Problemen? Wie soll man mit

ihnen fertig werden, besonders dann, wenn
man keinen Mitmenschen hat, der einem
Verständnis entgegen bringt? Verständnisvolle
Mitmenschen, die vor allem zuhören können,
sind offenbar selten geworden. Gewiss wird
sich auch unser Vertrauensarzt unserer Sorgen
etwas annehmen, aber seine Zeit ist auch kostbar.

Gar die Hilfe eines Psychologen oder
Therapeuten in Anspruch zu nehmen, scheuen
sich viele, weil sie - ganz zu Unrecht - meinen,
man würde sie dann nicht mehr für «normal»
halten. Von Berufs wegen stehen natürlich
auch die Pfarrer und Seelsorger zur Verfügung,

für die Menschen in ihrer Not und mit
ihren Sorgen da zu sein. Aber manch einer
scheut sich auch da, den Seelsorger aufzusuchen,

nicht zuletzt dann, wenn er mit der
«Amtskirche» gewisse Schwierigkeiten hat.
Wenn Klagen aber etwas Ur-menschliches ist,
müsste es eigentlich auch in unserem
religiösen Leben ein Heimatrecht haben. Es

müsste dann auch in unser Beten, d. h. in
unsere persönliche Beziehung zu Gott, zum
göttlichen Du, einbezogen sein. Schlägt man
aber ein gebräuchliches Gebetbuch gleich welcher

Art auf, so findet sich darin wohl kaum
eine Vorlage, die nur irgendwie in der Nähe zu
dem stände, was man Klagegebet nennen
könnte. Nicht, dass dort etwa die menschliche
Not, die zum Klagen Anlass gibt, in den
vorgelegten Gebeten ausgeblendet wird; das
sicher nicht. Aber diese menschlichen Nöte
werden in Bittgebete «eingepackt»: Gott
möge den Beter aus diesen Notlagen erretten
oder ihm die Kraft geben zum Tragen und
Durchhalten. Eigentlich ist das sonderbar,
wenn doch Klagen zu den grundlegenden
menschlichen Äusserungen gehört. Aber darf



man vor Gott klagen? Ist es unehrfürchtig,
Klagen an Gott zu richten oder gar sich vor
Gott zu be-klagen? Lässt Gott es nur gelten,
dass wir uns unserer Sünden vor ihm anklagen?

Wäre es gar gotteslästerlich, Gott selber

an-zu-klagen?
Wenn wir das grundlegende Quellenbuch
unseres christlichen Glaubens, die Heilige
Schrift, aufschlagen, können wir feststellen,
dass hier die Klage einen breiten Raum
einnimmt. Es gibt dort sogar ein eigenes Buch
mit dem Titel «Klagelieder», das dem
Propheten Jeremia zugeschrieben wird, jedoch
kaum von ihm stammen kann. Es umfasst
fünf Lieder. Ihre Form und ihr Inhalt zeigen,
wozu solche Klagelieder Verwendung fanden.
Die Kapitel 1, 2 und 4 sind Totenklagen und
Kapitel 3 ist ein individuelles Klagelied. Das
5. Kapitel ist ein Volksklagelied. Entstanden
sind diese Klagelieder wohl alle nach dem
Untergang des Südreiches Juda mit der Zerstörung

Jerusalems und des Tempels (im Jahre
586 vor Christus). Diese Lieder sind getragen
von einem unbesiegten Vertrauen auf Gott.
Sie wollen Reue und Umkehr bei denen wek-
ken, die diese nationale Katastrophe erlebt
und überlebt haben.
Im Buch Ijob finden sich zahlreiche Klagen
des grossen Dulders. Seine Klagen sind zwar -
wie auch die Lieder des Klagelieder-Buches -
nichr alle direkt an Gott gerichtet, aber be-
wusst und gar nicht etwa zimperlich klagt Ijob
vor Gott über sein Schicksal, das er als ungerecht

empfindet. Er wehrt sich gegen die unbe-
rechtigtenVorwürfe seiner Freunde, die ihn
mit ihrer «Weisheit» in seiner Lage wenig
trösten, sondern eher aufreizen, so dass er sein
Schicksal nur noch mehr als Unrecht empfindet.

Ijob stellt dabei auch seine Fragen an
Gott, die unbeantwortet bleiben. Er lehnt sich
in seinem Leid gegen Gott auf und scheut sich
nicht, Gott anzuklagen und ihn beinahe zur
Rechenschaft zu ziehen. Doch nach all diesem
Ringen mit Gott wegen seines Schicksals, das
ihn unverständlicherweise getroffen hat,
unterwirft er sich ihm und anerkennt Gottes
Wirken und Handeln an ihm, auch wenn er es

nicht versteht.
Auffällig ist, dass sich im Buch der 150 Psalmen

eine grosse Anzahl von Klagepsalmen
findet. In den meisten davon werden Klagen ei¬

nes einzelnen Beters formuliert, es sind also
individuelle Klagelieder. Andere kann man als

kollektive Klagelieder bezeichnen, weil hier
das Volk als Sprecher auftritt. Es kommt vielfach

auch vor, dass innerhalb eines Psalmes

nur ein Teilstück die Form einer Klage hat.
Thema bei den Klagepsalmen eines einzelnen
ist die vielfältige persönliche Not: das kann
besonders oft Krankheit sein, aber auch die
Bedrängnis durch «Feinde» oder natürlich
auch das eigene Schuldbewusstsein. Diese
Klagen finden ihren Ausdruck in einer
umfangreichen Bildersprache, so dass man oft den
Eindruck erhält, hier könne keine wirkliche
Situation mehr dahinter stehen. Wenn man
um die Vorliebe des Orientalen für Übertreibungen

weiss, erstaunt das nicht weiter. Dass
es dabei auch zu Flüchen kommt, kann nur
jener nicht verstehen, der meint, ein frommer
Mensch dürfe keine Emotionen haben. Dabei
ist auch noch zu beobachten, dass der
Psalmenbeter von damals nur sehr vage Vorstellungen

vom Jenseits und einer jenseitigen
Vergeltung von Gut und Böse hatte, so dass für
ihn ein gerechter Ausgleich nur in dieser Welt
vorstellbar war. Die Erfahrung, dass es in
unserer Welt den Guten schlecht und den Bösen

gut ergeht, war damals genauso ein Problem,
wie sich uns heute die gleiche Frage stellt
angesichts des Leidens von Unschuldigen. Und wie
mancher hat heute hier seine Glaubensnot mit
dem «lieben» Gott, wenn er all das Unrecht
auf derWelt sieht: Wie kann Gott da zusehen?
Müsste er nicht eingreifen und die «Frevler»
und «Feinde» in die Schranken weisen oder gar
der Vernichtung anheim geben? Werden hier
nicht gewisse Psalmen geradezu aktuell? Gerade

diese Klagepsalmen eines einzelnen Beters
sind gewissermassen Gebetsformulare, worin
sich auch der heutige bedrängte Mensch in
seinen vielfältigen persönlichen Nöten aussprechen

kann. Die Anrede ist schon ein Hilferuf:

Herr, strafe mich nicht in deinem Zorn,
und züchtige mich nicht in deinem Grimm!
Sei mir gnädig, Herr, ich sieche dahin;
heile mich, Herr, denn meine Glieder zerfallen!
(Ps 6,2-3).

Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen,



bist fern meinem Schreien, den Worten meiner
Klage?
Mein Gott, ich rufe bei Tag, doch du gibst keine

Antwort;
ich rufe bei Nacht und finde doch keine Ruhe
(Ps 22, 2-3).

Mit lauter Stimme schreie ich zum Herrn,
laut flehe ich zum Herrn um Gnade.
Ich schütte vor ihm meine Klage aus,
eröffne ihm meine Not (Ps 142, 2-3).

In der Klage selber redet der Klagende von
sich, zumeist in der Ich-Form, aber diese Klage

ist auf das Du Gottes hin ausgerichtet. Zur
Sprache kommt alles, was den Menschen
bedrängt und worüber er eben Klage erhebt:

Meine Seele ist tief verstört,
Du aber, Herr, wie lange säumst du noch?

Herr, wende dich mir zu und errette mich,
in deiner Huld bring mir Hilfe
Ich bin erschöpft vom Seufzen,
jede Nacht benetzen Ströme von Tränen mein
Bett,
ich überschwemme mein Lager mit Tränen.
Mein Auge ist getrübt vor Kummer,
ich bin gealtert wegen all meiner Gegner
(Ps 6, 4-5, 7-8).

Wie lange noch, Herr, vergisst du mich ganz?
Wie lange noch verbirgst du dein Gesicht vor mir?
Wie lange noch muss ich Schmerzen ertragen in
meiner Seele,

in meinem Herzen Kummer Tagfür Tag?
Wie lange noch darfmei n Feind über mich
triumphieren?
Blick doch her, erhöre mich, Herr, mein Gott,
erleuchte meine Augen, damit ich nicht entschlafe
und sterbe (Ps 13, 2-4).

In diesen Klagen kommt dann aber auch das
Vertrauen in Gott und das Bekenntnis zu ihm
zum Ausdruck:

Ich aber baue aufdeine Huld,
mein Herz soll über deine Hilfe frohlocken (Ps

13,6).
Gut und gerecht ist der Herr,
darum weist er die Irrenden aufden rechten Weg.
Die Demütigen leitet er nach seinem Recht,

die Gebeugten lehrt er seinen Weg.
Alle Pfade des Herrn sind Huld und Treue
denen, die seinen Bund und seine Gebote
bewahren (Ps 25, 8-10).

Natürlich werden in den Klagen dann auch
Bitten formuliert, die sich eben aus den
Klagepunkten ergeben:

Erheb dich, Herr, tritt dem Frevler entgegen!
Wirf ihn zu Boden, mit deinem Schwert entreiss
mich ihm!
Rette mich, Herr, mit deiner Hand vor diesen

Leuten,
vor denen, die im Leben schon alles haben
(Ps 17,13-14).

Wende dich mir zu und sei mir gnädig;
denn ich bin einsam und gebeugt.
Befrei mein Herz von der Angst,
führe mich heraus aus der Bedrängnis!
Sieh meine Not und Plage an,
und vergib mir all meine Sünden!
(Ps 25, 16-18).

Wer so vertrauensvoll vor Gott seine Klagen
vorbringt, will ihm dann auch zum voraus
schon danken, denn er ist sich seiner Erhörung
gewiss:

Freudig bringe ich dir dann mein Opfer dar
und lobe deinen Namen, Herr; denn du bistgütig.
Der Herr hat mich herausgerissen aus all meiner
Not,
und mein Auge kann aufmeine Feinde herabsehn
(Ps 54, 8-9).

Wirfdeine Sorgen aufden Herrn, er hält dich
aufrecht!
Er lässt den Gerechten niemals wanken
(Ps 55, 23).

Gehört hat der Herr mein Flehen,
der Herr nimmt mein Beten an (Ps 6,10).

Liebt den Herrn, all seine Frommen!
Seine Getreuen behütet der Herr,
doch den Hochmütigen vergilt er ihr Tun mit
vollem Mass.
Euer Herz sei stark und unverzagt,
ihr alle, die ihr wartet aufden Herrn
(Ps 31,24-25).



Ist die Klage aber auch ein Thema des Neuen
Testamentes? Wer sich darin etwas umsieht,
muss zwar feststellen, dass gegenüber dem Alten

Testament eigentliche Klagen seltener
sind. Der heilige Paulus kann in seinen Briefen
hie und da schon auch einen Klagesatz ein-
flechten. Aber eigentliche Klagegebete finden
sich kaum. Und Jesus? Der Hebräerbrief sagt
von Jesus: Als er auf Erden lebte, hat er mit
lautem Schreien und unter Tränen Gebete und
Bitten vor den gebracht, der ihn aus dem Tod
retten konnte, und er ist erhört und aus seiner

Angst befreit worden (Hebr 5, 7). Mag sein, dass
der Verfasser dieses Briefes an die Todesangst
Jesu im Garten Getsemani (Mk 14,32-42;
Mt 26, 36-46; Lk 22, 39-46) dachte. Überliefert

ist uns der Todesschrei Jesu am Kreuz:
Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen (Mt 15, 34; Mt 27, 46), womit eindeutig

der Anfang des 22. Psalms zitiert ist. Damit

wird auch angezeigt, dass Jesus und sein
Beten voll im alttestamentlichen Psalmengebet

beheimatet war; das heisst: Jesus kannte
also auch das Klagegebet und hat es
offensichtlich auch selber geübt.
Darum dürfen wir Christen in unser Beten
auch das Klagen einbauen. Es würde unser
Gebet sicher verlebendigen, weil wir uns
damit selber ernst nehmen und die Krisenmomente

unseres Lebens auch vor Gott zur Sprache

bringen würden. Dadurch, dass wir unsere
Klagen auch an Gott richten, bringen wir unser

Leben auch mit seinen negativen Seiten in
die Beziehung zu Gott; das ist allerdings nur
aus einem lebendigen Glauben heraus möglich.

Mit unserem Klagen vor Gott verdrängen
wir weder unser eigenes noch fremdes Leid,
sofern wir auch dieses in unser Klagen
hineinnehmen.

Klagen als Gebet hat aber auch noch eine Seite,

die von der Psychologie her wertvoll ist,
weil es reinigend auf unsere Seele wirken
könnte: Viele Menschen fressen sozusagen ihre
Probleme, ihre Verbitterungen und ihre unbe-
wältigte Vergangenheit in sich hinein und
schlucken alles hinunter. Aber von Zeit zu
Zeit bricht doch wieder vieles auf, es steigt
nach oben, es kann zu emotionellen Ausbrüchen

kommen. Aber damit werden die Probleme

nicht verarbeitet. Im Gegenteil, es entstehen

dadurch eher noch neue. Könnte uns da

nicht das Klagen vor Gott, worin die persönlichen

Probleme zur Sprache gebracht werden,
helfen, mit unseren Problemen besser fertig zu
werden? Psalmenabschnitte könnten uns dabei

behilflich sein, den Einstieg zu finden.
Kein Mitmensch wird dadurch «belästigt».
Und Gott belästigen wir ganz sicher auch
nicht, denn er hat immer Zeit für uns; er hört
unser Klagen und Seufzen, wenn wir uns mit
Vertrauen an ihn wenden. Allerdings muss dabei

unsere Haltung immer auch die Vater-un-
ser-Bitte zum Ausdruck bringen: Dein Wille
geschehe. Denn so hat auch Jesus, unser Vorbild,

im Olgarten vertrauensvoll klagend
gebetet: Abba, Vater, alles ist dir möglich. Nimm
diesen Kelch von mir! Aber nicht, was ich will,
sondern was du willst, (soll geschehen) (Mk
14,36).
Eigenes und fremdes Leid bringt heute viele
Christen in eine Glaubenskrise. Doch gerade
eine Glaubenskrise kann auch eine Chance für
unseren Glauben sein. Warum nicht gerade
dann im Klagegebet sich an diesen Gott, der
einem verfinstert vorkommt, wenden? Hat
nicht auch Jesus am Kreuz seine «Glaubenskrise»

gehabt, als er in seiner verspürten
Gottverlassenheit doch noch rufen konnte: Mein
Gott, mein Gott! Der Mensch darf vor Gott
über alles reden. Ijob klagte sogar Gott an, und
es tat ihm gewiss wohl. Wer mit Gott ringt im
Klagegebet, ringt eben mit Gott und schiebt
ihn nicht beiseite, wie es viele Menschen tun,
wenn Gott selber ihnen, zum Problem geworden

ist. Wer seine Klagen vor Gott bringt,
nimmt ihn ernst und rechnet mit ihm. Gott
wird ihn dann gewiss auch ernst nehmen.
Es mag sein, dass Klagen nicht gerade eine
Hochform des Gebetes ist, aber es ist eine Art
zu beten, die wir vielleicht doch auch üben
sollten, weil sie frei macht. Nachher sind wir
vielleicht fähiger, Gott zu loben und ihm zu
danken.


	Klagen : eine Art zu beten?

