
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 4

Artikel: Zum neuen Osterbild am Mariasteiner Hochaltar

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum neuen Osterbild am Mariasteiner Hochaltar

P. Ludwig Ziegerer

1. Warum ein Osterbild?

Das Hauptbild unseres Hochaltars in der
Basilika ist auswechselbar. Die Themen der
sieben vorhandenen Blätter sind folgende:
Verkündigung des Herrn, Weihnachten, Jesus am
Olberg, Pfingsten, Krönung Mariens,
Aufnahme Mariens in den Himmel und die
Immaculata. Sie werden jeweils mit dem
Kirchenjahr gewechselt. Dabei fällt auf, dass vom
zentralsten christlichen Glaubensgeheimnis -
der Auferstehung Jesu Christi - kein Bild
gezeigt wird. Das war nicht immer so. Bis vor ca.
70 Jahren, als der Hochaltar restauriert wurde,
gab es eine Osterdarstellung. P. Pirmin Tresch
(gest. 1974) erinnerte sich an dieses Bild und
wusste auch zu erzählen, dass der damalige
Restaurator das Bild nicht mehr auffrischen
wollte, da er es für zu wertlos hielt. Für geringe
Summe wurde es verkauft, aber durch kein
neues ersetzt. In der Folge wurde von Ostern
bis Christi Himmelfahrt eine Auferstehungsstatue

vor einem neutralen Hintergrund in
den Rahmen gestellt. Als diese Figur nicht
mehr gefiel - sie war monumental und wirkte
kraftlos -, wurde der Hochaltar an Ostern
nicht mehr mit einer entsprechenden Darstellung

geziert. In den letzten Jahren kam im
Konvent immer stärker der Wunsch nach
einem Osterbild auf. So machte man sich aufdie
Suche nach einem geeigneten Motiv und
einem grosszügigen Spender. Letzterer war bald

gefunden. Der Verein der «Freunde des Klosters

Mariastein», der sich für das kulturelle
Erbe des Klosters stets tatkräftig einsetzt,
erklärte sich bereit, die Kosten zu übernehmen.
Die Suche nach einem passenden Vorbild war
weit schwieriger, denn es kam nur eine Kopie
eines Barockgemäldes in Frage. Das aktive
Suchen ist oftmals erfolglos und das Gewünschte
begegnet einem meist dort, wo man es nicht
gesucht hätte. So erging es uns auf der Suche
nach einem Osterbild. Unser Br. Bernhard
Meury erhielt zu Ostern 1991 von einem
Bekannten aus Polen einen Kartengruss mit
einem Barockgemälde der Auferstehung Christi.

Von dieser polnischen Kunstkarte war weder

zu erfahren, wer das Bild gemalt hat, noch
wo es sich befindet. Das etwas dunkle Gemälde

fand sofort breite Zustimmung. Ja, so ähnlich

könnte man sich das zukünftige Osterbild
vorstellen. Br. Bernhard, dem das Bild schon
lange ein grosses Anliegen war, nahm im Auftrag

von Abt und Kapitel die Sache an die
Hand und wandte sich an den kantonalen
Denkmalpfleger, damals noch Dr. Georg Carlen,

der sein Placet sofort gab. Er nannte auch
gleich den geeigneten Kopisten, den Kunstmaler

und Restaurator Georg Stribrsky aus
Tafers FR, der vor einigen Jahren schon für
uns gearbeitet und die Malereien in der
Gnadenkapelle restauriert hatte. Dieser nahm den
Auftrag gerne an und gestaltete das prachtvolle

Auferstehungsbild in enger Anlehnung an
die Vorlage auf dieser Kunstkarte aus Polen.
Am 14. November war es fertig. Es wurde
probehalber für die zwei restlichen Wochen
des Kirchenjahres auf dem Hochaltar montiert.

Alle waren sich einig: Das Werk ist
gelungen.



Das neue
Osterbild von
Georg Stribrsky. 78



2. Das Unsichtbare zeigen?

Bisher haben wir die Frage «Warum ein neues
Osterbild?» erst von den äusseren Umständen
her beantwortet. Wir können die Frage aber
auch auf der tieferen Ebene von der Theologie
her kommend stellen. Von daher erst drängt
sich uns das eigentliche Problem auf: Soll man
das Undarstellbare zeigen? Niemand war bei
der Auferstehung dabei, der uns darüber
berichten könnte. Führen da nicht alle Bild-Darstellungen

zwangsläufig zu falschen Vorstellungen?

Der Blick auf das Evangelium selber soll uns
helfen, in dieser Frage weiterzukommen.
Auch die verschiedenen Osterberichte in den
Evangelien, also Wort-Darstellungen, wollen
und können nicht protokollartig Zeugnis
geben, was in den frühen Stunden des Ostermor-
gens geschehen ist. Das sieht man an den
unterschiedlichen Darstellungsweisen des einen

Ereignisses.
Eines ist sicher: Jesus erschien nach seinem
Tod und seiner Grablegung seinen Jüngern
und Jüngerinnen verschiedene Male und auf
verschiedene Weise. So entstand der feste
Glaube: «Christus ist für unsere Sünden
gestorben, gemäss der Schrift, und ist begraben
worden. Er ist am dritten Tag auferweckt worden,

gemäss der Schrift, und erschien dem Ke-
phas, dann den Zwölf» (1 Kor 15, 3-5).
Dieses älteste Zeugnis sowie andere ähnliche
kurze Bekenntnisformeln (z. B. 1 Thess 4, 14;
Rom 4,25; 1 Petr 3, 18) für die Begegnung
mit dem Auferstandenen wurden später von
den Evangelisten in den sogenannten
Erscheinungsberichten erzählerisch entfaltet (Mt
28,9-10: Erscheinung vor den Frauen; Mt
28,16-20: Erscheinung des Auferstandenen
vor den Jüngern auf einem Berg in Galiläa;
Joh 20, 19-23: Erscheinung im Jüngerkreis
hinter verschlossenen Türen; Lk 24,13-35:
Erscheinung vor den Jüngern von Emmaus;
Joh 20,11-18: Erscheinung vor Maria; Joh
20,24-29: Erscheinung vor Thomas; Lk
24, 36-39: Erscheinung vor den Elf und den
andern Jüngern und Jüngerinnen in Jerusalem;

Joh 21 : Erscheinung vor Petrus und sechs

anderen Jüngern am See von Genesaret).
Nur eine Ostergeschichte hat einen andern
Inhalt und scheint auch mit einer andern Ab-

Drei Frauen am Grab. Speyerer Evangelistar,
um 1200.

sieht erzählt zu sein: Die Erzählung vom Gang
der Frauen am Ostermorgen zum Grab und
ihre Entdeckung, dass das Grab leer war (Mk
16, l-8;Mt28, l-8;Lk24, 1-12). Dabei stellen

wir fest, dass die Geschichten bei den
Synoptikern von Markus über Lukas bis Matthäus
immer stärker ausgebaut werden. Sie bekommen

also immer mehr den Charakter einer
Beweisgeschichte bis hin zum apokryphen (d. h.

nicht in den Kanon der biblischen Bücher
aufgenommenen) Petrus-Evangelium, das von
dem berichtet, was eben niemand sehen konnte.

Es wird beschrieben, wie zwei Jünglinge
vom Himmel kommen, wie sie den Stein vor
dem Grab von allein ins Rollen kommen sehen
und wie sie in das Grab eintreten. Die Wachen
beobachten schliesslich, wie drei Männer aus
dem Grab heraus kommen und die Gestalt des

Auferstandenen die Himmel überragt.
Diese Erzählungen zeigen uns, wie man sich in
der jungen Gemeinde bemühte, das Zeugnis
der Apostel, das in Bekenntnisformeln
überliefert war, erzählend darzustellen. Die
Gläubigen, denen der Herr nicht wie den Aposteln
selber erschienen ist, wollten wissen, wie es

denn zum Glauben an die Auferstehung kam,



was denn geschehen war. Sie hatten also genau
die gleichen Fragen wie wir: Was passierte
damals genau? Die Schwierigkeit, das Geschehene

mit Worten darzustellen, zeigt sich in den
unterschiedlich gestalteten Erzählungen über
die Ostererfahrungen der Jünger und der
Frauen, die das leere Grab entdeckten. Es wird
also etwas «ausgemalt», was man nicht mehr
so genau wusste und rekonstruieren konnte.
Das Wort «ausgemalt» deutet an, worum es

den Evangelisten mit ihrer narrativen
(erzählenden) Theologie geht: mit erzählerischen
Mitteln wird etwas ins Bild gesetzt, was im
Grunde genommen unanschaulich und nicht
abbildbar ist. Es geht nicht um die
vordergründige Protokollierung eines Geschehens,
sondern um eine symbolträchtige, theologische

«Ausmalung» der tiefen Wahrheit der
Auferstehungswirklichkeit.
Das einzigartige Widerfahrnis, das den Jüngern

in der Begegnung mit dem auferstandenen

Herrn und den Frauen am leeren Grab
zuteil wurde, ist so nicht wiederhol- und
verifizierbar. Die Jünger haben den Herrn gesehen,
und dieses Sehen, das nicht jedermann mit den
natürlichen Sinnen zugänglich war, fällt in
eins mit dem Berufensein, die frohe Botschaft
weiterzugeben. Ebenso erging es den Frauen
nach ihrer Entdeckung des leeren Grabes. Sie
alle können unmöglich distanzierte Beobachter

sein. Als vollmächtige Osterzeugen müssen
sie von dem Ereignis reden und, indem sie

davon reden, deuten sie es auch. Sie alle sind
dem Lebendigen begegnet. Für sie, die sie alle
aus dem Volk der Juden kommen, ist der jüdische

Glaube, dass Gott Tote auferwecken
kann, in Jesus erfüllt, weil Gott ihn tatsächlich
von den Toten auferweckt hat. Für sie steht
unerschütterlich fest: Gott hat sich neu offenbart.

In dieser Machttat erweist er sich erneut
als der «Ich werde da sein» (Ex 3,14). Als
Gott, der für sein Volk da ist, hat er sich in der
Geschichte Israels bei der Befreiung aus der
Knechtschaft Ägyptens, bei der Landgabe und
während des babylonischen Exils erwiesen. So

kann die Selbstvorstellungsformel zu Beginn
der Zehn Gebote «Ich bin JHWH, dein Gott,
der dich aus Ägypten geführt hat, aus dem
Sklavenhaus (Ex 20, 2) nach der Auferwek-
kung Jesu neutestamentlich ergänzt werden:
Ich bin dein Gott, der den Herrn Jesus Chri¬

stus von den Toten auferweckt hat und auch
euch einst auferwecken wird» (vgl. Rom 4, 24;
1 Kor 6, 14). Die Evangelisten hatten die
schwierige Aufgabe, das ihnen Überlieferte in
«Wort-Bilder» zu kleiden, damit ihre Zuhörer

eben mehr erfahren als nur einen «objektiven»

Tatsachenbericht. Der Umstand, dass
die Evangelisten das Osterzeugnis der Apostel
und der Frauen in Wort-Darstellungen
verkündeten, erlaubt auch die Verkündigung
desselben Zeugnisses in Bild-Darstellungen.
Beide Arten von Darstellungen können am
wesentlichen vorbeiführen, nämlich dann,
wenn wir nur ihre äussere Gestalt betrachten
und sie bloss vordergründig lesen. Wir können
die Osterevangelien lesen oder die
Auferstehungsbilder anschauen und uns dabei den
Kopf zerbrechen, wie die Auferstehung
zugegangen sein muss. Als Exeget kann man über
der überlieferten Textgestalt brüten, alle
Ungereimtheiten im äussern Ablauf auflisten

Auferstehung. Viktring (Kärnten), ehem.

Zisterzienserkloster, um 1400.



und Harmonisierungsvorschläge erarbeiten.
Doch wer so mit Text und Bild umgeht, wird
nie in die Tiefe der Ostererfahrung, die die
Jünger und Jüngerinnen bewegte, vordringen.
So kann man zusammenfassend sagen: Die
Legitimierung gemalter Osterdarstellungen
liegt in den mit erzählerischen Mitteln ins Bild
gesetzten Ostergeschichten der Evangelien
selber.

3. Wandel in der christlichen
Osterikonographie
Nicht jede Epoche der christlichen Kunst hat
das Osterereignis gleich dargestellt. Dem
jeweiligen theologischen Verständnis entsprechend

wurde es in Bilder umgesetzt.
Die frühchristliche Darstellungsform der
Auferstehung Christi ist symbolisch. Triumphkreuze

als Zeichen des Sieges über den Tod
zieren Begräbnisstätten und Sarkophage.
Weil nach der Theologie des Johannesevangeliums

die Erhöhung des Herrn mit der Kreuzigung

beginnt (vgl. Joh 13, 31 f.), wurde der
Gekreuzigte jahrhundertelang nicht als

Leidensmann, sondern als der am Kreuz erhöhte
Herr dargestellt. Die Heilstat Christi in Sterben,

Auferstehung und Erhöhung wird als
Ganzes gesehen. Ab dem 6. Jahrhundert wird
das Sonnengleichnis der Kirchenväter (der
Auferstandene gleicht der aufgehenden Sonne)

ins Bild umgesetzt: Aus der halb geöffneten

Grabestür dringen Sonnenstrahlen, ohne
den Auferstandenen selber zu zeigen. Im
8. Jahrhundert wird Christus noch als
Lichterscheinung dargestellt, bis sich dann im 14.

Jahrhundert die Ikonographie durchsetzt, in
welcher der Auferstandene selbst als
Lichterscheinung erscheint.
Der östliche Bildtyp zeigt das Ostergeschehen
als «Christi Höllenfahrt». Jesus, der zu den
Toten hinabgestiegen ist, zieht auf dem
Kreuzbalken stehend Adam und Eva aus dem
Höllenschlund herauf.
Zu den frühesten Motiven, die die Osterberichte

der Evangelien nacherzählend als
historisches Ereignis abzubilden versuchen, gehören

die Frauen am leeren Grab. Als zentrale
Figur trohnt meist ein Engel auf dem Grab,
der den Frauen das Geschehen deutet. Die
Wächter sind in romanischen und frühgoti-

Die Höllenfahrt Christi. Berg Athos, 16.
Jahrhundert.

sehen Darstellungen unproportionierte, kleine
Figuren, die schlafend vor dem Sarkophag
liegen oder hocken. Manchmal werden sie als

Zeugen des Wunders gezeigt, indem sie voller
Staunen bemerken, dass etwas Aussergewöhn-
liches vor sich geht.
Die mittelalterlichen Psalterillustrationen
zeigen erstmals den Auferstandenen selber auf
dem Dach des Grabhauses. Erst am Ende des
11. Jahrhunderts sieht man den Auferstandenen

halb sichtbar mit Kreuzesfahne im Sarkophag

stehen. Seit dem 12. Jahrhundert richtet
sich das Interesse auf den Vorgang der
Auferstehung. So wird Jesus aus dem Grab steigend
oder demselben entschwebend und nach oben
blickend dargestellt. Oft hebt ein Engel die
Grabplatte. Die Auferstehung als Vision
finden wir erst auf den spätmittelalterlichen
Bildern. Christus schwebt oder thront ruhig, von
Licht und Wolken umgeben, über dem Grab.
Damit soll die Erscheinung des Auferstandenen

stärker hervorgehoben werden.



4. Die barocken Osterbilder

Diese wenigen Hinweise zur Entwicklung der
Auferstehungsikonographie zeigen deutlich,
aus welchen Typen und Motiven die barocken
Bilder entwickelt wurden.
Die Barockkünstler lieben Jubel und Pathos,
dargestellt in bewegten Formen, im Spiel von
Licht und Schatten. Der einstmals ernste und
strenge Kirchenraum mit seiner verhaltenen
Stille wird in einen turbulenten Festsaal
verwandelt. Die Gewölbe mit den illusionistischen

Malereien wollen dem Beschauer das
Gefühl vermitteln, von der Erde aus in den
Himmel zu blicken.
Daher ist es nicht verwunderlich, dass die
Barockzeit den Auferstandenen als Lichterscheinung

bevorzugt, der, von Engeln umgeben, in
einer Lichtwolke mit wehender Kreuzesfahne
über dem Grab emporschwebt. Die Gestalt
des Erlösers ist dadurch in einer bisher nicht
erreichten Weise erhöht. Dieser Typ steht den
Himmelfahrtsbildern sehr nahe. Mit furchtsamen

oder erregten Gebärden liegen oder hok-
ken die Soldaten am Boden und blicken
erschreckt oder erstaunt nach oben. Die Frauen
und der Engel haben, wenn überhaupt noch
vorhanden, nicht mehr die hervorragende
Bedeutung. Wichtiger sind jetzt die himmlischen

Heerscharen, die Christus in einem
triumphalen Zug nach oben begleiten.
Die Barockzeit hat den Realismus in der religiösen

Kunst des 14. und 15. Jahrhunderts nicht
ganz hinter sich gelassen, aber sie überhöht
den Auferstehungsvorgang ins Transzendente.

Realismus und Symbolik durchdringen
sich gegenseitig. Man kann also keineswegs
sagen, die barocke Malerei wolle das Mysterium,

für das es keinen Zeugen gegeben hat,
realistisch als Triumphzug wiedergeben. Auch
die barocke Vorstellung vom Auferstehungsgeschehen

ist von einer reichen Symbolik
begleitet.

Wir heutigen Betrachter in einer Zeit einer
riesigen Bilderflut mittels Photo und Film
übersehen das meistens, weil wir meinen, Bilder

hätten die Aufgabe, die «Wirklichkeit»
(d. h. wie jemand aussieht oder wie etwas vor
sich gegangen ist) abzubilden. Dabei vergessen

wir, dass die Äusserlichkeit und ein
Handlungsablauf noch nicht die ganze Realität bil-

Kupferstich, 17.Jahrhundert.

den. Die Symbolkraft eines Bildes weist genau
auf jene tiefer liegende Realität und Wahrheit
des dargestellten Ereignisses oder Menschen
hin.

5. Das Mariasteiner Auferstehungsbild
Als ich das neue Osterbild mit einem Gast
betrachtete, stellte er ganz erstaunt fest: «Ich
hätte nie geglaubt, dass heute noch jemand so

etwas malen kann.» Der Eindruck stimmt:
Man hat beim Betrachten des ganzen Hochaltars

tatsächlich das Gefühl, dieses Gemälde
habe schon immer dazugehört (was man von
der Immaculata, die 1854 gemalt wurde,
keineswegs sagen kann!).
Das Bild ist vom stilistisch-formalen Aspekt
her gesehen ein typisches barockes Werk:
Dramatik, Triumph, Bewegung, wohlgestaltete
Körper, Licht und Schatten kennzeichnen es.

Im Vergleich mit anderen barocken
Auferstehungsszenen stellt es aber, vom Motiv her
gesehen, etwas Besonderes dar. 82



In der Bildmitte sitzt der Deuteengel in der
Gestalt eines schönen, weissgewandeten jungen

Mannes, wie er in den Evangelien
beschrieben wird: «ein Jüngling» (Mk 16,5),
«ein Engel des Herrn sein Aussehen war
wie ein Blitz und seine Kleidung weiss wie
Schnee» (Mt 28, 2 f.). Er sagt zu den Frauen:
«Auferweckt wurde er, er ist nicht hier» (Mk
16, 6), und zeigt mit seiner Linken aufden mit
der Siegesfahne nach oben fahrenden Christus.
Mit der Rechten auf das nicht sichtbare
Felsengrab zeigend, sagt er: «Siehe, die Stätte, wo
sie ihn hingelegt haben» (ebd.). Ohne diesen
Engel hätten die Frauen wohl nicht verstanden,

was geschehen ist. Der Bote Gottes
verbindet Himmel und Erde und interpretiert
den begrenzten Menschen das Wunderbare,
das in der Welt Gottes geschieht. Darum sitzt
er am Horizont und verbindet die irdische
Welt, dargestellt in den braun-roten Farbtönen

des Felsens, mit der himmlischen Sphäre,
in die der Auferstandene nun eingegangen ist.
Auf unserm Bild bekommt der Engel wieder
die hervorragende Bedeutung, die er in den
Evangelien und in den mittelalterlichen
Buchmalereien hat. Auch die Liturgie weiss um die
bedeutende Rolle des Engels am Ostermorgen.
Alle Antiphonen zu den Psalmen der Oster-
laudes sprechen vom Engel des Herrn, «der
vom Himmel kam und den Stein vom Grabe
wälzte und sich darauf setzte», dessen
«Erscheinung wie ein Blitz war» und dessen
«Gewand weiss wie Schnee» war und der «zu den
Frauen sprach: <Fürchtet euch nicht.)». (Es
handelt sich um die Antiphonen im lateinischen

«Antiphonale monasticum» und jene
im «Monastischen Stundenbuch»). Den
erhöhten Christus erkennen die beiden erstaunten

Frauen bei ihrem Grabbesuch noch nicht.
Noch sind ihre Augen, obschon weit geöffnet,
gehalten. Furchterregt und freudig zugleich
werden sie sich auf den Weg zu den Jüngern
machen. Erst da erscheint ihnen der
Auferstandene (vgl. Mt 28,8-10). Sähen sie ihn
schon beim Grab, wie er auf dem Bild dargestellt

ist, bedürfte es des Deuteengels nicht, der
ihnen das Ereignis verkündet und erklärt.
Somit dürfte klar sein, dass es dem Maler nicht
darum gehen kann, naiv realistisch die
Auferstehung als ein historisch protokollierbares
Ereignis zu zeigen. Er wagt einfach, den aufer¬

standenen und erhöhten Christus als Hauptfigur
in körperlicher Gestalt zu zeigen. Symbol

dafür ist der in vollendeter Schönheit dargestellte

Leib mit den Wunden als
Identitätsmerkmale. Da wir an eine leibliche Auferstehung

glauben, ist das gar nicht so falsch.
Ausserdem wird bei dieser Darstellungsweise die
Glaubenswahrheit der Identität des Gekreuzigten

mit dem Auferstandenen noch stärker
betont, wenn dessen Auferstehungsleib in
Kontinuität mit dem vergänglichen, irdischen
Leib gezeigt wird. So mussten die Jünger und
Jüngerinnen Jesus bei den Begegnungen erlebt
haben, denn in den Erscheinungsberichten
heisst es, sie hätten ihren Herrn erkannt, nachdem

ihnen die Augen geöffnet worden waren
(z.B. Lk 24,31). Die Schwierigkeit für den
Maler besteht darin, den Auferstehungsleib,
der sich materiell von unserm irdischen Leib
unterscheidet, als solchen darzustellen.
Stilmittel dafür sind der den Körper verklärende
Lichtglanz und das Schweben in der überirdischen

Sphäre. Die obere Bildhälfte im Licht
bildet die Auferstehungswirklichkeit.
Den Gegensatz dazu bildet der untere Teil des
Gemäldes. Er zeigt die irdische Wirklichkeit
mit den erschrockenen Soldaten und den beiden

Frauen. Die Wächter sind ganz dem
Irdischen verhaftet, was durch die gleiche Farbgebung

ihrer Gestalten mit jener der Umgebung
angedeutet wird, während die Frauen sich mit
ihren hellen Gewändern von der Landschaft
abheben. Ihre Gesichter drücken Offenheit
iür die Botschaft des Engels aus.
Dennoch sind die diesseitige und die
kommende Welt nicht als zwei völlig getrennte
Realitäten dargestellt. Das jenseitige Licht
und die warme Farbe der Felsenlandschaft
durchdringen sich gegenseitig. Es scheint, als

ob sich die vergängliche Welt wie eine Schale
für die künftige Herrlichkeit öffnet und sich
bereithält, um ganz vom ewigen Licht durchflutet

und verklärt zu werden.
So bleibt zu hoffen, dass unser neues Osterbild
als gemaltes Evangelium mithilft, den Gläubigen

die frohe Botschaft von der Auferstehung

des Herrn zu verkünden. Mögen allen,
die es aufmerksam betrachten, die inneren
Augen aufgehen, damit sie sehen, zu welcher
Herrlichkeit auch wir mit Christus berufen
sind.


	Zum neuen Osterbild am Mariasteiner Hochaltar

