
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 3

Artikel: Die Vorbereitungszeit auf Ostern

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vorbereitungszeit auf Ostern

P. Ambros Odermatt

Jedes grosse Fest braucht seine Vorbereitung.
Diese Einstimmung ist allerdings nur dann
sinnvoll, wenn das Fest, auf das man zugeht,
auch tatsächlich in seiner Bedeutung als
solches erkannt wird. Es gibt viele «Feste» im
Verlauf des Jahres, die so etikettiert werden,
die aber mit einem wirklichen Fest nicht allzuviel

zu tun haben.
Heutzutage tun sich viele schwer mit solchen
Tagen. Es mag vielfältige Gründe dafür
geben. Vor gut zehn Jahren hat die Zürcher
Ärztin Ilva Oehler folgendes dazu gesagt:
«Wie ist es heute möglich in unserer
Überflussgesellschaft, die während der ganzen Woche

Eiscreme schleckt, nur schon das sonntägliche

Mahl von den Mittag- oder Abendessen
der Woche zu unterscheiden? Es findet gar
nicht mehr statt, man ersetzt es durch einen
Brunch oder fährt zum Picknick aufs Land.
Die Verwöhnung durch die Fünf-Tage-Wo-
che lässt die grossen Jahresfeste wie Ostern,
Pfingsten, Weihnachten und Neujahr zu einer
etwas erweiterten Freizeit werden, die als
etwas Besonderes nur noch dann empfunden
werden, wenn sich die Festtage mit dem
Wochenende zu einem ponte von vier Tagen
erweitern lassen, was dazu führt, die Festtage zu
Reisetagen zu machen. Denn was soll man
sonst mit einer solchen Reihe von freien Tagen
anfangen?»
Eine solche Einstellung hat natürlich auch ihre
Auswirkung auf die Feier des Kirchenjahres
mit seinen «besonderen Tagen». Gibt es da

überhaupt noch eine Möglichkeit, die Bedeutung

kirchlicher Feste zu erhalten oder sie gar
wieder neu zu entdecken? Ein Weg dorthin
dürfte die Einstimmung auf das Fest sein, auf
das Besondere dieses Tages. Die Liturgie der

Kirche weiss darum. Deshalb nimmt sie diese

Vorbereitungszeiten so ernst. Bereits da wird
der Grund dafür gelegt, dass die eigentliche
Festfeier mit Leben erfüllt werden kann.
Schon der Name der Vorbereitungszeit kann
uns wertvollen Aufschluss geben, dies vor
allem bei der Einstimmung auf Ostern.

Der Name

Der Name «Fastenzeit» ist zwar altvertraut,
trifft aber, wie wir wissen, nicht ganz den Kern
der Sache. Es geht ja nicht nur um das Fasten
allein. Unter den seit der Liturgiereform
gemachten Vorschlägen zur Neubenennung findet

sich der Name «österliche Busszeit». Diese
Bezeichnung ist zwar treffender, weil die
Zielrichtung angegeben ist, doch ist sie weithin
immer noch ungewohnt. Ausserdem löst
«Busszeit» bei vielen nicht gerade einladende
Vorstellungen aus.
So hat das neue Messbuch für die Bistümer des

deutschen Sprachgebietes - wohl ein Kompro-
miss - als Hauptbenennung das Wort
«Fastenzeit» gewählt und als Untertitel «österliche

Busszeit».
Eine weitere Möglichkeit der Benennung bietet

der lateinische Name, den der hl. Hieronymus

384 in einem Brief bezeugt, nämlich
«Quadragesima», sinngemäss übersetzt «Die
vierzig Tage vor Ostern». Das klingt
unproblematisch, aber auch inhaltsleer - doch nur
auf den ersten Blick. Denn hier scheint etwas
Wichtiges auf. Diese Tage und Wochen erhalten

ihre Bedeutung von Ostern her. Ihr Ziel ist
die rechte Mitfeier des Todes und der Auferstehung

Christi. Die vierzig Tage mit der Kirche
beginnen, heisst, auf dieses zentrale Ereignis



hin leben. Handelt es sich da um ein altes

Anliegen der Kirche?

Der Ursprung und die Dauer

Schon für das 2. Jahrhundert ist bezeugt, dass
sich die Christen durch ein zweitägiges
Trauerfasten auf das Osterfest vorbereiteten.
Etwas später, im 3. Jahrhundert, wird von
einem zusätzlichen Halbfasten vom Montag bis
Donnerstag berichtet. Und bereits das erste
Allgemeine Konzil von Nizäa (325) spricht
wie selbstverständlich und für alle bekannt
von einer vierzigtägigen Vorbereitungszeit auf
Ostern.
Nicht von ungefähr taucht diese Zahl auf,
wenn man bedenkt, was für eine Bedeutung
ihr in der Bibel zukommt. Die Sintflut dauerte
vierzig Tage und Nächte (Gen 7,4), Mose
weilte vierzig Tage und Nächte auf dem Sinai
(Ex 24, 18), die Israeliten zogen vierzig Jahre
lang durch die Wüste (Jos 5, 6), Elija war vierzig

Tage und Nächte unterwegs zum Berg Ho-
reb (1 Kön 19, 8), die Bewohner von Ninive
leisteten vierzig Tage Busse (Jona 3) und vor
allem verbrachte Jesus vor seinem öffentlichen
Auftreten vierzig Tage und Nächte in der Wüste

(Mk 1, 13).
Es handelt sich da jeweils um eine Zeit der
Läuterung, der Busse und der Vorbereitung
auf Gottes Offenbarung und Heilshandeln.
Die Zahl drängte sich geradezu auf als

Einstimmung auf das wichtigste Fest der Christen.

So begann man ursprünglich am 6. Sonntag

vor Ostern mit dieser Vorbereitungszeit.
Weil aber in der römischen Kirche an den
Sonntagen grundsätzlich nicht gefastet wurde,
waren es in Wirklichkeit nicht vierzig Fasttage.

So machte sich seitdem 5. Jahrhundert das
Bemühen bemerkbar, die Zahl der wirklichen
Fasttage auf vierzig zu erhöhen, nicht zuletzt
auf Betreiben der Ostkirche. Man bezog darum

allmählich die vier Werktage vor dem 1.

Fastensonntag in diese Vorbereitungszeit ein.
So gelangte man zum heutigen Aschermittwoch

als Beginn der eigentlichen österlichen
Busszeit.
Diese Verschiebung hat sich nicht überall auf
gleiche Weise durchgesetzt. Spuren davon lassen

sich noch in viel späterer Zeit feststellen.
Indirekte Auswirkungen zeigen sich bei der

Trennungslinie zwischen Fasnacht und
Fastenzeit, die mit dem Aschermittwoch gezogen

werden sollte. Aus dem alten Brauchtum
ist bekannt: «Alte Fasnacht» nennt man den
Sonntag «Invocabit», das ist der 1.

Fastensonntag, oder anders gesagt, der Sonntag nach
dem Aschermittwoch. Er gehört zur
volkstümlichen Übergangszeit zwischen Fasnacht
und Fastenzeit. Trotzdem dieser Tag bereits in
die Fastenzeit gehört, zählte ihn früher das
Bauernvolk noch ganz zur Fasnacht. Es war die
eigentliche Bauern- und Nachbarfasnacht, die
fasnächtliche Belustigung für jene, die nicht
an der Dorf- und Strassenfasnacht teilnehmen
konnten oder wollten. Erst das Konzil von
Trient verpflichtete in der Mitte des 16.
Jahrhunderts streng auf den Aschermittwoch, weil
die Fastenzeit den Reformationskirchen
gegenüber bewusst hervorgehoben wurde. So

entstand für den alten Fasnachtsabschluss am
1. Fastensonntag der Name «Alte Fasnacht»
(mit der bekannten Redewendung «zu spät
kommen wie die Alte Fasnacht»).
An diesem Tag haben sich teilweise bis heute
verschiedene Bräuche erhalten. Am 1. Qua-
dragesima-Sonntag ist das Funkenfeuer weit
verbreitet. Belege gibt es bereits aus dem 15./
16. Jahrhundert (z.B. Basel, Innsbruck,
Trier). Das Anzünden des Feuers ist oft
verbunden mit dem sogenannten Scheibenschlagen

(Werfen von glühenden Holzscheiben,
Rollen von brennenden Rädern). Wie man
annimmt, scheint der Brauch vorchristlich zu
sein und hängt wohl mit Frühlingsbräuchen
zusammen. Dass die Übergänge zwischen
Fasnacht und Fastenzeit fliessend sind, zeigt auch
die Basler Fasnacht. Sie beginnt am Montag
nachdem 1. Quadragesima-Sonntag und dauert

bis Mittwoch abend; sie beruht datummäs-
sig auf dem vor-gregorianischen Kalender (die
Einführung des neuen Kalenders begann mit
einer Bulle Papst Gregors XIII. durch Übergang

vom 4. zum 15. Oktober 1582 in Italien,
Spanien und Portugal; im Bistum Basel durch
Übergang vom 20. zum 31. Oktober 1583).
Übrigens hatte sich verschiedentlich in Tirol,
aber auch in der Schweiz, der kirchlich nicht
besonders gern gesehene Brauch erhalten, den
Aschermittwoch durch Fastenspezialitäten
(Fische, Froschschenkel, Schnecken, Käsespe-
zialitäten usw.) etwas aufzulockern. All diese



51

Bräuche werfen die Frage auf, wovon die österliche

Busszeit denn ursprünglich geprägt war.

Die Hauptakzente in der alten Kirche

Für zwei Gruppen von Menschen im Umfeld
der alten Kirche war diese Zeit besonders
wichtig, für die öffentlichen Büsser und für die
Taufbewerber (Katechumenen). Schon die
Urgemeinde kannte die Ausschliessung des
Sünders für eine bestimmte Zeit, um ihn zur
Umkehr zu bewegen (z. B. 1 Kor 5,1-13). Für
die Vergebung der alltäglichen Fehler hielt
man Gebet, Fasten und Almosen und andere

gute Werke für ausreichend. Dagegen wurden
die sogenannten Kapitalsünden (vor allem
Glaubensabfall, Mord und Ehebruch) einem
öffentlichen Bussverfahren unterworfen. Es

begann mit dem geheimen Bekenntnis vor
dem Bischof oder seinem Stellvertreter, daran
schloss sich die Aufnahme in den Büsserstand
mit Festsetzung der Bussverpflichtung; der
Büsser war vom Kommunionempfang
ausgeschlossen. Durch die Handauflegung des
Bischofs wurde er am Gründonnerstag wieder in
die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen.
Für den erwachsenen Taufbewerber begann
mit der Quadragesima die engere Vorbereitung

auf die Taufe in der Osternacht. Zuvor
wurde er durch Gläubige, die für ihn bürgten
(Paten), in die Gemeinde eingeführt. Nun
wird auch eine Prüfung des Lebenswandels

vorgenommen. Die Katechumenen heissen

jetzt Kompetenten (Bewerber) oder Electi
(Erwählte), die Zeit selbst hiess darum auch
Kompetentenzeit. Für diese Taufbewerber
war die Zeit geprägt durch die Teilnahme am
Wortgottesdienst der Eucharistiefeier und
durch andere liturgische Handlungen wie
Bezeichnungen mit dem Kreuzzeichen,
Handauflegung, Exorzismen und Übergabe des
Glaubensbekenntnisses und des Vaterunsers
zum Auswendiglernen.
Es war wohl ganz natürlich, dass sich mit der
Zeit die ganze Gemeinde den beiden Gruppen
(Büsser und Katechumenen) anschloss. Sie
liess sich in solidarischer Weise in die
Vorbereitungen miteinbeziehen und schuf so eine
günstige Atmosphäre des Miteinander und
Füreinander. So bereitete sich die Ortsge¬

meinde auf Ostern vor: durch Hören des Wortes

Gottes, Gebet, Busse und Fasten.
Das Fasten in der Quadragesima bestand darin,

dass man sich mit einer täglichen Mahlzeit
begnügte. Damaligem Brauch entsprechend
wurde sie am Abend eingenommen. Dazu
kam die Enthaltung von Fleischspeisen und
Wein. Später gibt es auch die Abstinenz
(Enthaltung) von den sogenannten Laktizinien
(Milch, Butter, Käse und auch Eier). Wer
allerdings als Katechumene zum christlichen
Glauben kam, sei es aus dem Judentum oder
den heidnischen Religionen, war schon
zumeist mit religiös motivierten Speiseenthaltungen

vertraut. Ganz davon abgesehen, dass
auch ein Fasten aus nichtreligiösen Gründen
vorwiegend medizinischer Art bei Griechen
und Römern nichts Aussergewöhnliches war.
Die damaligen Christen sahen im Fasten vor
allem eine Verstärkung und Vertiefung des

Gebetes. Nicht unbekannt war auch das Motiv,

durch das eigene Fasten einen Armen
ernähren zu können. In lebendigem Bewusstsein
blieb in der Kirche stets die Warnung vor
einem veräusserlichten Fasten durch die
Propheten (z.B. Jes 58,1-14) und durch die
Bergpredigt Jesu (Mt 6, 16-18). Vom
Hochmittelalter an lässt sich eine stete Milderung
der Fastenpraxis beobachten, was wohl mit
der Aufwertung der Leiblichkeit in der damaligen

Theologie zusammenhängt. Dass sich
die Liturgiereform nach dem II. Vatikanischen

Konzil besonders dieser wichtigen Zeit
annahm, ist begreiflich.

Die Schwerpunkte in der
Liturgiereform
Die österliche Busszeit beginnt wie bisher mit
dem Aschermittwoch, schliesst aber mit dem
Beginn der Abendmahlsmesse am Hohen
Donnerstag. Die Vorbereitungszeit wird also
deutlich von der Feier der drei österlichen Tage
vom Leiden, vom Tod und von der Auferstehung

des Herrn unterschieden. Nicht ent-
schliessen konnte man sich, wieder zum
ursprünglichen Beginn der Fastenzeit, dem 1.

Fastensonntag, zurückzukehren, von wo aus
es, unter Einschluss der Sonntage, bis zum
Beginn der Heiligen Drei Tage vierzig Tage sind.



Offiziell begründet wurde dieser Schritt
damit, dass der Ritus der Aschenauflegung an
diesem Tag den Aschermittwoch bei den
Gläubigen volkstümlicher werden liess als

manche anderen höheren Feiertage. In der Tat
ist dieser Ritus sehr alt. In der Kirche Galliens
verband man damit am Anfang der Fastenzeit
die Ausschliessung der Biisser. Dies geschah in
Nachbildung der Vertreibung der Stammeltern

aus dem Paradies. Die Büsser legten dabei
ein Bussgewand an und wurden mit Asche
bestreut. Termin für diesen Ritus war
ursprünglich der Montag nach dem 1.

Fastensonntag, nach der Vorverlegung des Fastenbeginns

aus den bereits erwähnten Gründen
wurde es der Aschermittwoch. So dauert nun
die österliche Busszeit einschliesslich der
Sonntage 44 Tage, ohne Sonntage aber nur 38
Tage.
Wichtiger als der Zeitrahmen ist selbstverständlich

der Grundgehalt der Quadragesima.
Im Anschluss an den ursprünglichen Sinn dieser

Zeit hat das II. Vatikanische Konzil in der
Liturgiekonstitution die Grundlinien der
Reform aufgezeigt. Es lohnt sich, diese Ausführungen

im Wortlaut wiederzugeben:
«Die vierzigtägige Fastenzeit hat die doppelte
Aufgabe, vor allem einerseits durch Tauferinnerung

oder Taufvorbereitung, andererseits
durch Busse die Gläubigen, die in dieser Zeit
mit grösserem Eifer das Wort Gottes hören
und dem Gebet obliegen sollen, auf die Feier
des Pascha-Mysteriums vorzubereiten. Dieser
Doppelcharakter soll sowohl in der Liturgie
wie auch in der Liturgiekatechese in helles
Licht gerückt werden.
a) Daher sollen die der Fastenliturgie eigenen
Taufmotive stärker genutzt werden; einige
sollen gegebenenfalls aus der älteren Tradition
wieder hervorgeholt werden.
b) Das gleiche ist zu sagen von den
Busselementen. In der Katechese aber soll den Gläubigen

gleichzeitig mit den sozialen Folgen der
Sünde das eigentliche Wesen der Busse
eingeschärft werden, welche die Sünde verabscheut,
insofern sie eine Beleidigung Gottes ist; dabei
ist die Rolle der Kirche im Bussgeschehen
wohl zu beachten und das Gebet für die Sünder

sehr zu betonen» (Nr. 109).
«Die Busse der vierzigtägigen Fastenzeit sei
nicht bloss eine innere und individuelle

Übung, sondern auch eine äussere und soziale.
Die Busspraxis soll je nach den Möglichkeiten
unserer Zeit und der verschiedenen Gebiete
wie auch nach den Verhältnissen der Gläubigen

gepflegt und empfohlen werden» (Nr.
110).
Verwirklicht wird dieses Programm einerseits
durch die wieder ermöglichte Einbeziehung
der letzten Phase des Katechumenats von
erwachsenen Taufbewerbern in die österliche
Busszeit, andererseits durch die neue Leseordnung

in der Messfeier und durch das neue Missale,

wo die beiden Grundelemente, Tauferinnerung

und Busse, deutlicher zum Ausdruck
kommen.
Was das Fasten anbelangt, hat sich die Kirche
als eine sehr gütige Mutter gezeigt. Wie wir
hörten, hiess Fasten für die alten Christen, wie
es die strenggläubigen Muslime und Juden
auch heute noch üben, bis zum Abend keine
Mahlzeit zu sich zu nehmen. Nun verlangt die
Kirche nur noch ein Minimum: Du sollst als
erwachsener Christ am Aschermittwoch und
am Karfreitag auf Fleisch verzichten und nur
einmal am Tag genug essen. In neuester Zeit
mehren sich die Stimmen, die eine Rückkehr
zum Fasten zugunsten der leib-seelischen
Gesundheit befürworten, und zwar nicht nur als

Beschränkung im Essen und Trinken, sondern
auch als Konsumverzicht in den verschiedensten

Formen: Alkohol, Nikotin, Süssigkeiten,
Fernsehen, Lektüre, Autofahren und vieles
mehr.
Früher hat die Kirche allen das gleiche Fasten
verordnet, heute lässt sie uns die Freiheit, selber

zu wählen. Natürlich stellt sich da sogleich
die Frage: Sind wir alle reif für so viel Freiheit?
Besteht nicht die Gefahr, dass wir auch hier
wie auf anderen Gebieten bei so viel Freiheit
einfach nichts tun? Nie haben die Religionen
das Fasten als einziges Rezept verschrieben.
Immer zusammen mit dem Rat, das Fasten
mit Beten und Almosengeben zu beflügeln.
Auch das bezeugt bereits die alte Kirche. Das
Fasten ist keine sinnlose Selbstquälerei, nein,
es soll uns frei machen für das Gespräch mit
Gott und für die hilfreiche Tat am Mitmenschen.

Denken wir da an die beiden kirchlichen

Hilfswerke «Fastenopfer» und «Brot für
alle»! Damit rückt die soziale Dimension, von
der das Konzil spricht, in den Vordergrund.



Sache der ganzen Kirche

Die Kirche als ganze, nicht nur der einzelne
Christ, wird in der Quadragesima
angesprochen. Die Kirche ist als ganze angewiesen
auf die reinigende Kraft des Erbarmens Gottes,

um sich erneuern zu können. Dieser
Gedanke wird bereits im Missale Pius' V. (1570)
gleich am Anfang der Fastenzeit hervorgehoben.

Die Oration des 1. Fastensonntags, dem
alten gregorianischen Sakramentar (Messbuch)

entnommen, beginnt mit den Worten:
«Gott, du läuterst alljährlich Deine Kirche
durch das vierzigtägige Fasten ...».
Das Messbuch Pauls VI. (1970) nimmt die
Reformanliegen des II. Vatikanischen Konzils
auf und bringt durch ein reiches Angebot aus
dem Gebetsschatz der alten Kirche dieses
Anliegen noch deutlicher zum Ausdruck. Als
Beispiel seien hier zwei Tagesgebete erwähnt; sie

stammen aus dem sogenannten «Altgelasia-
num», einem Sakramentar, im 8. Jahrhundert
in Gallien zusammengestellt mit noch älterem
Gebetsgut, irrtümlich Papst Gelasius I. (492
bis 496) zugeschrieben. Die Gebete zeigen,
wie sehr sich die Kirche in Sünde verstrickt
weiss und sich darum als Büsserin ganz der
Güte Gottes anvertraut:

«Herr, unser Gott,
behüte deine Kirche und verlass sie nicht.
Wir sind dem Tod verfallen
und gehen ohne dich zugrunde.

Hilfuns,
alles zu meiden, was uns schadet,
und zu suchen, was uns zum Heil dient.»

(Dienstag, 2. Fastenwoche)

«Barmherziger Gott,
deine Kirche kann nicht bestehen ohne dich,
sie lebt allein von deiner Gnade.

Reinige und festige sie

undführe sie mit starker Hand.»

(Montag, 3. Fastenwoche)

Weil die Kirche unerschütterlich auf Gottes
Beistand vertraut, kann sie trotz aller menschlichen

Schwächen zuversichtlich, ja mit Freude

Ostern entgegengehen. Für diese Sicht
bürgt gerade die 1968 zusammen mit den

neuen Hochgebeten von Rom veröffentlichte
neue Präfation, die im Messbuch als «Präfa-
tion für die Fastenzeit I» angegeben ist. Sie
fasst das eigentliche Ziel der Vorbereitungszeit

fest ins Auge und motiviert die Anstrengungen

in dieser besonderen Zeit mit dem
Blick auf das österliche Geschehen: «Denn
jedes Jahr schenkst du deinen Gläubigen die
Gnade, das Osterfest in der Freude des Heiligen

Geistes zu erwarten. Du mahnst uns in
dieser Zeit der Busse zum Gebet und zu
Werken der Liebe, du rufst uns zur Feier der
Geheimnisse, die in uns die Gnade der
Kindschaft erneuern. So führst du uns mit geläutertem

Herzen zur österlichen Freude und zur
Fülle des Lebens durch unseren Herrn Jesus
Christus.»
Erneuerte und vertiefte Entscheidung für den
Weg Christi besagt also «Busse» in ihrer
eigentlichen positiven Bedeutung für die Kirche
als ganze. Die negativen Aspekte wie Verzicht,
Opfer, Passion bekommen ihren Sinn von der

engeren Gemeinschaft mit Christus. Das Ziel
der jetzt vor uns liegenden Zeit ist, dass unser
Leben in Christus erneuert wird. Was in der
Taufe in uns seinen Anfang genommen hat,
wird ein Stück mehr Wirklichkeit. Christi
neues, österliches Leben soll an uns und unter
uns deutlicher Gestalt annehmen. Wenn wir
das bedenken, gelingt uns vielleicht eine
Antwort auf die eingangs gestellte Frage: Gibt es

überhaupt noch eine Möglichkeit, die Bedeutung

kirchlicher Feste zu erhalten oder sie gar
wieder neu zu entdecken?


	Die Vorbereitungszeit auf Ostern

