Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 3

Artikel: Die Vorbereitungszeit auf Ostern
Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

49

Die Vorbereitungszeit auf Ostern

P. Ambros Odermatt

Jedes grosse Fest braucht seine Vorbereitung.
Diese Einstimmung ist allerdings nur dann
sinnvoll, wenn das Fest, aut das man zugeht,
auch tatsidchlich in seiner Bedeutung als sol-
ches erkannt wird. Es gibt viele «Feste» im
Verlauf des Jahres, die so etikettiert werden,
die aber mit einem wirklichen Fest nicht allzu-
viel zu tun haben.

Heutzutage tun sich viele schwer mit solchen
Tagen. Es mag vielfiltige Griinde dafiir ge-
ben. Vor gut zehn Jahren hat die Ziircher
Arztin Ilva Oehler folgendes dazu gesagt:
«Wie ist es heute moglich in unserer Uber-
flussgesellschaft, die wihrend der ganzen Wo-
che Eiscreme schlecke, nur schon das sonntig-
liche Mahl von den Mittag- oder Abendessen
der Woche zu unterscheiden? Es findet gar
nicht mehr statt, man ersetzt es durch einen
Brunch oder fihrt zum Picknick aufs Land.
Die Verwshnung durch die Fiinf-Tage-Wo-
che ldsst die grossen Jahresfeste wie Ostern,
Pfingsten, Weihnachten und Neujahr zu einer
etwas erweiterten Freizeit werden, die als et-
was Besonderes nur noch dann empfunden
werden, wenn sich die Festtage mit dem Wo-
chenende zu einem ponte von vier Tagen er-
weitern lassen, was dazu fiihrt, die Festtage zu
Reisetagen zu machen. Denn was soll man
sonst mit einer solchen Reihe von freien Tagen
anfangen?»

Eine solche Einstellung hat natiirlich auch ihre
Auswirkung auf die Feier des Kirchenjahres
mit seinen «besonderen Tagen». Gibt es da
tiberhaupt noch eine Moglichkeit, die Bedeu-
tung kirchlicher Feste zu erhalten oder sie gar
wieder neu zu entdecken? Ein Weg dorthin
diirfte die Einstimmung auf das Fest sein, auf
das Besondere dieses Tages. Die Liturgie der

Kirche weiss darum. Deshalb nimmct sie diese
Vorbereitungszeiten so ernst. Bereits da wird
der Grund dafiir gelegt, dass die eigentliche
Festfeier mit Leben erfiille werden kann.
Schon der Name der Vorbereitungszeit kann
uns wertvollen Aufschluss geben, dies vor al-
lem bei der Einstimmung auf Ostern.

Der Name

Der Name «Fastenzeit» ist zwar altvertraut,
triffe aber, wie wir wissen, nicht ganz den Kern
der Sache. Es geht ja nicht nur um das Fasten
allein. Unter den seit der Liturgiereform ge-
machten Vorschligen zur Neubenennung fin-
detsich der Name «osterliche Busszeit». Diese
Bezeichnung ist zwar treffender, weil die Ziel-
richtung angegeben ist, doch ist sie weithin
immer noch ungewohnt. Ausserdem lost
«Busszeit» bei vielen nicht gerade einladende
Vorstellungen aus.

So hat das neue Messbuch fiir die Bistiimer des
deutschen Sprachgebietes — wohl ein Kompro-
miss — als Hauptbenennung das Wort «Fa-
stenzeit» gewihle und als Untertitel «osterli-
che Busszeit».

Eine weitere Moglichkeit der Benennung bie-
tet der lateinische Name, den der hl. Hierony-
mus 384 in einem Brief bezeugt, nimlich
«Quadragesimax, sinngemiss tibersetzt «Die
vierzig Tage vor Ostern». Das klingt unpro-
blematisch, aber auch inhaltsleer — doch nur
auf den ersten Blick. Denn hier scheint etwas
Wichtiges auf. Diese Tage und Wochen erhal-
ten ihre Bedeutung von Ostern her. Thr Ziel st
die rechte Mitfeier des Todes und der Auferste-
hung Christi. Die vierzig Tage mit der Kirche
beginnen, heisst, auf dieses zentrale Ereignis



hin leben. Handelt es sich da um ein altes

Anliegen der Kirche?

Der Ursprung und die Dauer

Schon fiir das 2. Jahrhundert ist bezeugt, dass
sich die Christen durch ein zweitdgiges
Trauerfasten auf das Osterfest vorbereiteten.
Etwas spiter, im 3. Jahrhundert, wird von ei-
nem zusitzlichen Halbfasten vom Montag bis
Donnerstag berichtet. Und bereits das erste
Allgemeine Konzil von Nizda (325) spricht
wie selbstverstindlich und fiir alle bekannt
von einer vierzigtigigen Vorbereitungszeit auf
Ostern.

Nicht von ungetihr taucht diese Zahl auf,
wenn man bedenkt, was fiir eine Bedeutung
ihr in der Bibel zukommt. Die Sintflut dauerte
vierzig Tage und Nichte (Gen 7,4), Mose
weilte vierzig Tage und Nichte auf dem Sinai
(Ex 24, 18), die Israeliten zogen vierzig Jahre
lang durch die Wiiste (Jos 5, 6), Elija war vier-
zig Tage und Nichte unterwegs zum Berg Ho-
reb (1 Kon 19, 8), die Bewohner von Ninive
leisteten vierzig Tage Busse (Jona 3) und vor
allem verbrachte Jesus vor seinem offentlichen
Auftreten vierzig Tage und Nichte in der Wii-
ste (Mk 1, 13).

Es handelt sich da jeweils um eine Zeit der
Liuterung, der Busse und der Vorbereitung
auf Gottes Offenbarung und Heilshandeln.
Die Zahl dringte sich geradezu auf als Ein-
stimmung auf das wichtigste Fest der Chri-
sten. So begann man urspriinglich am 6. Sonn-
tag vor Ostern mit dieser Vorbereitungszeit.
Weil aber in der réomischen Kirche an den
Sonntagen grundsitzlich nicht gefastet wurde,
waren es in Wirklichkeit nicht vierzig Fastta-
ge. So machte sich seit dem 5. Jahrhundert das
Bemiihen bemerkbar, die Zahl der wirklichen
Fastrage auf vierzig zu erhshen, nicht zuletzt
auf Betreiben der Ostkirche. Man bezog dar-
um allmihlich die vier Werktage vor dem 1.
Fastensonntag in diese Vorbereitungszeit ein.
So gelangte man zum heutigen Aschermitt-
woch als Beginn der eigentlichen 6sterlichen
Busszeit.

Diese Verschiebung hat sich nicht iiberall auf
gleiche Weise durchgesetzt. Spuren davon las-
sen sich noch in viel spiterer Zeit feststellen.
Indirekte Auswirkungen zeigen sich bei der

Trennungslinie zwischen Fasnacht und Fa-
stenzeit, die mit dem Aschermittwoch gezo-
gen werden sollte. Aus dem alten Brauchtum
ist bekannt: «Alte Fasnacht» nennt man den
Sonntag «Invocabit», das ist der 1. Fasten-
sonntag, oder anders gesagt, der Sonntag nach
dem Aschermittwoch. Er gehért zur volks-
tiitmlichen Ubergangszeit zwischen Fasnacht
und Fastenzeit. Trotzdem dieser Tag bereits in
die Fastenzeit gehort, zihlte ihn frither das
Bauernvolk noch ganz zur Fasnacht. Es war die
eigentliche Bauern- und Nachbarfasnacht, die
fasnichtliche Belustigung fiir jene, die nicht
an der Dorf- und Strassenfasnacht teilnehmen
konnten oder wollten. Erst das Konzil von
Trient verpflichtete in der Mitte des 16. Jahr-
hunderts streng auf den Aschermittwoch, weil
die Fastenzeit den Reformationskirchen ge-
geniiber bewusst hervorgehoben wurde. So
entstand fiir den alten Fasnachtsabschluss am
1. Fastensonntag der Name «Alte Fasnacht»
(mit der bekannten Redewendung «zu spit
kommen wie die Alte Fasnacht»).

An diesem Tag haben sich teilweise bis heute
verschiedene Briduche erhalten. Am 1. Qua-
dragesima-Sonntag ist das Funkenfeuer weit
verbreitet. Belege gibt es bereits aus dem 15./
16. Jahrhundert (z.B. Basel, Innsbruck,
Trier). Das Anziinden des Feuers ist oft ver-
bunden mit dem sogenannten Scheibenschla-
gen (Werfen von glithenden Holzscheiben,
Rollen von brennenden Radern). Wie man an-
nimmt, scheint der Brauch vorchristlich zu
sein und hingt wohl mit Frihlingsbriuchen
zusammen. Dass die Uberginge zwischen Fas-
nacht und Fastenzeit fliessend sind, zeigt auch
die Basler Fasnacht. Sie beginnt am Montag
nach dem 1. Quadragesima-Sonntagund dau-
ert bis Mittwoch abend; sie beruht datummis-
sig auf dem vor-gregorianischen Kalender (die
Einfiihrung des neuen Kalenders begann mit
einer Bulle Papst Gregors XII1. durch Uber-
gangvom 4. zum 15. Oktober 1582 in Italien,
Spanien und Portugal; im Bistum Basel durch
Ubergang vom 20. zum 31. Oktober 1583).
Ubrigens hatte sich verschiedentlich in Tirol,
aber auch in der Schweiz, der kirchlich nicht
besonders gern gesehene Brauch erhalten, den
Aschermittwoch durch  Fastenspezialititen
(Fische, Froschschenkel, Schnecken, Kisespe-
zialititen usw.) etwas aufzulockern. All diese

50



Briuche werfen die Frage auf, wovon die dster-
liche Busszeit denn urspriinglich geprigt war.

Die Hauptakzente in der alten Kirche

Fiir zwei Gruppen von Menschen im Umfeld
der alten Kirche war diese Zeit besonders
wichtig, fiir die 6ffentlichen Biisser und fiir die
Taufbewerber (Katechumenen). Schon die
Urgemeinde kannte die Ausschliessung des
Siinders fiir eine bestimmte Zeit, um thn zur
Umbkehr zu bewegen (z. B. 1 Kor 5, 1-13). Fiir
die Vergebung der alltdglichen Fehler hielt
man Gebet, Fasten und Almosen und andere
gute Werke fiir ausreichend. Dagegen wurden
die sogenannten Kapitalsiinden (vor allem
Glaubensabfall, Mord und Ehebruch) einem
offentlichen Bussverfahren unterworfen. Es
begann mit dem geheimen Bekenntnis vor
dem Bischof oder seinem Stellvertreter, daran
schloss sich die Aufnahme in den Biisserstand
mit Festsetzung der Bussverpflichtung; der
Biisser war vom Kommunionempfang ausge-
schlossen. Durch die Handauflegung des Bi-
schofs wurde er am Griindonnerstag wieder in
die kirchliche Gemeinschaft aufgenommen.
Fiir den erwachsenen Taufbewerber begann
mit der Quadragesima die engere Vorberei-
tung auf die Taufe in der Osternacht. Zuvor
wurde er durch Glidubige, die fir ihn biirgten
(Paten), in die Gemeinde eingefiihrt. Nun
wird auch eine Priifung des Lebenswandels
vorgenommen. Die Katechumenen heissen
jetzt Kompetenten (Bewerber) oder Electi (Er-
wihlte), die Zeit selbst hiess darum auch
Kompetentenzeit. Fiir diese Taufbewerber
war die Zeit geprigt durch die Teilnahme am
Wortgottesdienst der Eucharistiefeier und
durch andere licurgische Handlungen wie Be-
zeichnungen mit dem Kreuzzeichen, Hand-
auflegung, Exorzismen und Ubergabe des
Glaubensbekenntnisses und des Varterunsers
zum Auswendiglernen.

Es war wohl ganz natiirlich, dass sich mit der
Zeit die ganze Gemeinde den beiden Gruppen
(Biisser und Katechumenen) anschloss. Sie
liess sich in solidarischer Weise in die Vorbe-
reitungen miteinbeziehen und schuf so eine
giinstige Atmosphire des Miteinander und
Fiireinander. So bereitete sich die Ortsge-

meinde auf Ostern vor: durch Horen des Wor-
tes Gorttes, Gebet, Busse und Fasten.

Das Fasten in der Quadragesima bestand dar-
in, dass man sich mit einer tiglichen Mahlzeit
begniigte. Damaligem Brauch entsprechend
wurde sie am Abend eingenommen. Dazu
kam die Enthaltung von Fleischspeisen und
Wein. Spiter gibt es auch die Abstinenz (Ent-
haltung) von den sogenannten Laktizinien
(Milch, Butter, Kise und auch Eier). Wer al-
lerdings als Katechumene zum christlichen
Glauben kam, sei es aus dem Judentum oder
den heidnischen Religionen, war schon zu-
meist mit religios motivierten Speiseenthal-
tungen vertraut. Ganz davon abgesehen, dass
auch ein Fasten aus nichtreligiosen Griinden
vorwiegend medizinischer Art bei Griechen
und Romern nichts Aussergewthnliches war.
Die damaligen Christen sahen im Fasten vor
allem eine Verstirkung und Vertiefung des
Gebetes. Nicht unbekannt war auch das Mo-
tiv, durch das eigene Fasten einen Armen er-
nihren zu konnen. In lebendigem Bewusstsein
blieb in der Kirche stets die Warnung vor ei-
nem veridusserlichten Fasten durch die Pro-
pheten (z.B. Jes 58,1-14) und durch die
Bergpredigt Jesu (Mt 6, 16-18). Vom Hoch-
mittelalter an lisst sich eine stete Milderung
der Fastenpraxis beobachten, was wohl mit
der Aufwertung der Leiblichkeit in der dama-
ligen Theologie zusammenhingt. Dass sich
die Liturgiereform nach dem II. Vatikani-
schen Konzil besonders dieser wichtigen Zeit
annahm, ist begreiflich.

Die Schwerpunkte in der
Liturgiereform

Die osterliche Busszeit beginnt wie bisher mit
dem Aschermittwoch, schliesst aber mit dem
Beginn der Abendmahlsmesse am Hohen
Donnerstag. Die Vorbereitungszeit wird also
deutlich von der Feier der drei 6sterlichen Tage
vom Leiden, vom Tod und von der Auferste-
hung des Herrn unterschieden. Nicht ent-
schliessen konnte man sich, wieder zum ur-
spriinglichen Beginn der Fastenzeit, dem 1.
Fastensonntag, zuriickzukehren, von wo aus
es, unter Einschluss der Sonntage, bis zum Be-
ginn der Heiligen Drei Tage vierzig Tage sind.



Oftiziell begriindet wurde dieser Schritt da-
mit, dass der Ritus der Aschenauflegung an
diesem Tag den Aschermittwoch bei den
Gldubigen volkstiimlicher werden liess als
manche anderen hheren Feiertage. In der Tat
ist dieser Ritus sehr alt. In der Kirche Galliens
verband man damit am Anfang der Fastenzeit
die Ausschliessung der Biisser. Dies geschah in
Nachbildung der Vertreibung der Stammel-
tern aus dem Paradies. Die Biisser legten dabei
ein Bussgewand an und wurden mit Asche
bestreut. Termin fiir diesen Ritus war ur-
spriinglich der Montag nach dem 1. Fasten-
sonntag, nach der Vorverlegung des Fastenbe-
ginns aus den bereits erwihnten Griinden
wurde es der Aschermittwoch. So dauert nun
die osterliche Busszeit einschliesslich der
Sonntage 44 Tage, ohne Sonntage aber nur 38
Tage.

Wichtiger als der Zeitrahmen ist selbstver-
stindlich der Grundgehalt der Quadragesima.
Im Anschluss an den urspriinglichen Sinn die-
ser Zeit hat das II. Vatikanische Konzil in der
Liturgiekonstitution die Grundlinien der Re-
form aufgezeigt. Es lohnt sich, diese Ausfih-
rungen im Wortlaut wiederzugeben:

«Die vierzigtigige Fastenzeit hat die doppelte
Aufgabe, vor allem einerseits durch Tauferin-
nerung oder Taufvorbereitung, andererseits
durch Busse die Gliubigen, die in dieser Zeit
mit grosserem Eifer das Wort Gottes horen
und dem Gebet obliegen sollen, auf die Feier
des Pascha-Mysteriums vorzubereiten. Dieser
Doppelcharakeer soll sowohl in der Liturgie
wie auch in der Liturgiekatechese in helles
Licht gertickt werden.

a) Daher sollen die der Fastenliturgie eigenen
Taufmotive stirker genutzt werden; einige
sollen gegebenenfalls aus der dlteren Tradition
wieder hervorgeholt werden.

b) Das gleiche ist zu sagen von den Bussele-
menten. In der Katechese aber soll den Gliu-
bigen gleichzeitig mit den sozialen Folgen der
Stinde das eigentliche Wesen der Busse einge-
schirft werden, welche die Stinde verabscheut,
insofern sie eine Beleidigung Gottes ist; dabei
ist die Rolle der Kirche im Bussgeschehen
wohl zu beachten und das Geber fiir die Siin-
der sehr zu betonen» (Nr. 109).

«Die Busse der vierzigrigigen Fastenzeit sei
nicht bloss eine innere und individuelle

Ubung, sondern auch eine dussere und soziale.
Die Busspraxis soll je nach den Moglichkeiten
unserer Zeit und der verschiedenen Gebiete
wie auch nach den Verhilenissen der Gliubi-
gen gepflegt und . . . empfohlen werden» (Nr.
110).

Verwirklicht wird dieses Programm einerseits
durch die wieder ermdoglichte Einbeziehung
der letzten Phase des Katechumenats von er-
wachsenen Taufbewerbern in die osterliche
Busszeit, andererseits durch die neue Leseord-
nung in der Messfeier und durch das neue Mis-
sale, wo die beiden Grundelemente, Tauferin-
nerung und Busse, deutlicher zum Ausdruck
kommen.

Was das Fasten anbelangt, hat sich die Kirche
als eine sehr giitige Mutter gezeigt. Wie wir
horten, hiess Fasten fiir die alten Christen, wie
es die strenggliubigen Muslime und Juden
auch heute noch iiben, bis zum Abend keine
Mabhlzeit zu sich zu nehmen. Nun verlangt die
Kirche nur noch ein Minimum: Du sollst als
erwachsener Christ am Aschermittwoch und
am Karfreitag auf Fleisch verzichten und nur
einmal am Tag genug essen. In neuester Zeit
mehren sich die Stimmen, die eine Riickkehr
zum Fasten zugunsten der leib-seelischen Ge-
sundheit befiirworten, und zwar nicht nur als
Beschrinkung im Essen und Trinken, sondern
auch als Konsumverzicht in den verschieden-
sten Formen: Alkohol, Nikotin, Siissigkeiten,
Fernsehen, Lektiire, Autofahren und vieles
mehr.

Frither hat die Kirche allen das gleiche Fasten
verordnet, heute ldsst sie uns die Fretheit, sel-
ber zu withlen. Natiirlich stellt sich da sogleich
die Frage: Sind wir alle reif fuir so viel Freiheit?
Besteht nicht die Gefahr, dass wir auch hier
wie auf anderen Gebieten bei so viel Freiheit
einfach nichts tun? Nie haben die Religionen
das Fasten als einziges Rezept verschrieben.
Immer zusammen mit dem Rat, das Fasten
mit Beten und Almosengeben zu befliigeln.
Auch das bezeugt bereits die alte Kirche. Das
Fasten ist keine sinnlose Selbstquilerei, nein,
es soll uns frei machen fiir das Gesprich mit
Gott und fur die hilfreiche Tat am Mitmen-
schen. Denken wir da an die beiden kirchli-
chen Hilfswerke «Fastenopfer» und «Brot fiir
alle»! Damit riicke die soziale Dimension, von
der das Konzil spricht, in den Vordergrund.



53

Sache der ganzen Kirche

Die Kirche als ganze, nicht nur der einzelne
Christ, wird in der Quadragesima ange-
sprochen. Die Kirche ist als ganze angewiesen
auf die reinigende Kraft des Erbarmens Got-
tes, um sich erneuern zu konnen. Dieser Ge-
danke wird bereits im Missale Pius' V. (1570)
gleich am Anfang der Fastenzeit hervorgeho-
ben. Die Oration des 1. Fastensonntags, dem
alten gregorianischen Sakramentar (Mess-
buch) entnommen, beginnt mit den Worten:
«Gott, du lduterst alljihrlich Deine Kirche
durch das vierzigtigige Fasten . . .».

Das Messbuch Pauls VI. (1970) nimmt die
Reformanliegen des I1. Vatikanischen Konzils
auf und bringt durch ein reiches Angebot aus
dem Gebertsschartz der alten Kirche dieses An-
liegen noch deutlicher zum Ausdruck. Als Bei-
spiel seien hier zwei Tagesgebete erwihnt; sie
stammen aus dem sogenannten «Altgelasia-
numy, einem Sakramentar, im 8. Jahrhundert
in Gallien zusammengestellt mit noch dlterem
Gebetsgut, irrciimlich Papst Gelasius 1. (492
bis 496) zugeschrieben. Die Gebete zeigen,
wie sehr sich die Kirche in Siinde verstricke
weiss und sich darum als Biisserin ganz der
Giite Gottes anvertraut:

«Herr, unser Gott,

behiite deine Kirche und verlass sie nicht.
Wir sind dem Tod verfallen

und geben ohne dich zugrunde.

Hilf uns,

alles zu meiden, was uns schadet,

und zu suchen, was uns zum Hetl dient.»

(Dienstag, 2. Fastenwoche)

«Barmberziger Gott,

deine Kirche kann nicht bestehen obne dich,
sie lebt allein von deiner Gnade.

Reinige und festige sie

und fiibre sie mit starker Hand.»

(Montag, 3. Fastenwoche)

Weil die Kirche unerschiitterlich auf Gottes
Beistand vertraut, kann sie trotz aller mensch-
lichen Schwiichen zuversichtlich, ja mit Freu-
de Ostern entgegengehen. Fiir diese Sicht
biirgt gerade die 1968 zusammen mit den

neuen Hochgebeten von Rom veréttentlichte
neue Prifacion, die im Messbuch als «Priifa-
tion fiir die Fastenzeit I» angegeben ist. Sie
fasst das eigentliche Ziel der Vorbereitungs-
zeit fest ins Auge und motiviert die Anstren-
gungen in dieser besonderen Zeit mit dem
Blick auf das 6sterliche Geschehen: «Denn je-
des Jahr schenkst du deinen Gliubigen die
Gnade, das Osterfest in der Freude des Heili-
gen Geistes zu erwarten. Du mahnst uns in
dieser Zeit der Busse zum Gebet und zu
Werken der Liebe, du rufst uns zur Feier der
Geheimnisse, die in uns die Gnade der Kind-
schaft erneuern. So fiithrst du uns mit gelduter-
tem Herzen zur sterlichen Freude und zur
Fiille des Lebens durch unseren Herrn Jesus
Christus.»

Erneuerte und vertiefte Entscheidung fiir den
Weg Christi besagt also «Busse» in ihrer ei-
gentlichen positiven Bedeutung fiir die Kirche
als ganze. Die negativen Aspekte wie Verzicht,
Opfer, Passion bekommen thren Sinn von der
engeren Gemeinschaft mit Christus. Das Ziel
der jetzt vor uns liegenden Zeit ist, dass unser
Leben in Christus erneuert wird. Was in der
Taufe in uns seinen Anfang genommen hat,
wird ein Stiick mehr Wirklichkeit. Christi
neues, osterliches Leben soll an uns und unter
uns deutlicher Gestalt annehmen. Wenn wir
das bedenken, gelingt uns vielleicht eine Ant-
wort auf die eingangs gestellte Frage: Gibt es
tiberhaupt noch eine Moglichkeit, die Bedeu-
tung kirchlicher Feste zu erhalten oder sie gar
wieder neu zu entdecken?




	Die Vorbereitungszeit auf Ostern

