Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 2

Artikel: Der Herr hat alles gut gemacht : eine Betrachtung zu Psalm 131
Autor: Russi, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Herr hat alles gut gemacht

Eine Betrachtung zu Psalm 131

P. Armin Russi

Wenn in das Leben des Menschen unverhofft
Leid, Not, Krankheit eintritt, geht damit oft
eine grosse Hilflosigkeit Hand in Hand. Ang-
ste, Fragen, Zweifel bedriicken ihn immer
mehr und mehr. Aus der Tiefe seines Herzens
taucht jene Frage empor, auf die letztlich kei-
ner eine endgiiltige Antwort weiss: die Frage
WARUM? Wie sehr man sich auch den Kopf
zermiirben mag, bleibt man doch mit dieser
Frage fast immer allein. Man geriit in einen
Strudel von negativen Gefiihlen, die nicht sel-
ten in Hassgefiihle gegeniiber sich selbst, ge-
geniiber jenen Menschen, denen es besser geht,
und letztlich auch gegentiber Gortt ausarten.
Wie in einem Teufelskreis dreht man sich und
kann je linger, je weniger einen Ausweg fin-
den. Tiefe Sinnlosigkeit ist rings umher, und
jeder Halt scheint verloren. Fiir viele Men-
schen unserer Zeit, ja es scheinen immer mehr
zu werden, liegt die letzte Moglichkeit in der
Frage — und manchmal auch in der Tat - ob es
nicht besser wiire, selber Schluss zu machen.

Ich moéchte versuchen, mit thnen einen ande-
ren Weg zu gehen, der in der Betrachtung des
Psalms 131, eines der kiirzesten der 150 Psal-
men, liegt. Wer in irgendeiner Form von Not
tief drin steckt, sicht meistens nur noch das
Negative an seinem Leben, er ist blind gewor-
den tiir die kleinen und kleinsten Freuden und
Lichtblicke, die oft schon sehr viel Dunkel er-

hellen kénnen. Es gibt zwei Moglichkeiten,
mit Not, Krankheit und Leid fertig zu werden:
— Man kann sich einmal total gehen lassen, das
Geschehene als unabwendbares Schicksal be-
trachten und sich ithm vollig ergeben. — Man
kann andererseits diese Situation auch als
Herausforderung annehmen, gegen die es mit
Mut und Zuversicht, mit irztlicher Kunst,
mit Glauben an Gottes Macht, mit positivem
Willen und mit Hoffnung anzukimpfen gilc.
Das Wichtigste scheint mir, zuerst einmal
tiber die Angst zu reden. Wie viel leichter wird
es einem schon, wenn man die geheimen Ang-
ste, die das Herz abschniiren, einem Mitmen-
schen anvertrauen kann. Wenn man iiber
Angst spricht, muss man zuerst einmal tiber
sie nachdenken, muss sie formulieren. Wenn
einem dann ein Mitmensch zuhort, Zeit
schenkt, ein gutes Wort gonnt, dann ist diese
Angst bereits ein Stiick kleiner geworden.
Aber nicht nur diejenigen, die sich ausspre-
chen, auch diejenigen, die Zeit und Ohr lei-
hen, werden dadurch beschenkt. Geteiltes
Leid ist halbes Leid — und — geteilte Freude ist
doppelte Freude, sagt ein altes Sprichwort.
Man konnte dieses gegenseitige Nehmen und
Geben mit einem Buchtitel umschreiben:
«Der Mensch ist des Menschen beste Medi-
Zin».

Hat man einmal tiber die Angst geredet, ist der
erste, wichtigste Schritt getan. Nun kann man
den niichsten wagen. Dieser besteht darin: Zu
versuchen, diese Angst zu iiberwinden. Fiir
einen getauften und gliubigen Christen sollte
eigentlich keine Frage sein, zu wem er gehen
kann, bei wem er Mut und Kraft zur Uberwin-
dung der Angst finden kann. Aber gerade in
Notsituationen gerit der Mensch oft in eine



Konflikesituation mit Gott. Er hadert mit
ihm, wendet sich von thm ab, beschuldigt ihn
der Grausamkeit, ja versucht manchmal so-
gar, thn zu erpressen. Ein anderer fiihlt sich
ihm hilflos ausgeliefert. Das Bewusstsein, dass
Gott viel michtiger ist als der Mensch, kann
zum Hass gegeniiber Gott fiihren. Ein anderer
Mensch wiederum glaubte bisher, sein Leben
selber in der Hand zu haben, sein Gliick und
sein Schicksal selber schmieden zu kénnen.
Durch eine unerwartete Anderung der Situa-
tion spiirt er, dass er nicht seines eigenen
Gliickes Schmied ist. Fiir ihn wird Gott somit
zu einem Hindernis, das sich ihm immer wie-
der folgenschwer in den Wegsstellt, seine Triu-
me und Pline durchkreuzt.

Soll man sich also am besten von thm abwen-
den, soll man seine Sorgen alleine zu losen
versuchen? Oder — soll man sich thm jetzt erst
recht zuwenden? Wie soll man sich ihm ni-
hern? Wie darf man zu thm kommen? Ein
kleines Gebet aus dem ilteren Teil der HI.
Schrift, der 131. Psalm, zeigt uns den Weg:

Herr, mein Herz ist nicht stolz,
nicht hochmiitig blicken meine Augen.

Lch gebe nicht um mit Dingen,
die mir zu wundevrbar und zu hoch sind.

Ieh liess meine Seele rubig werden und still;
wie ein kleines Kind bei der Mutter
ist meine Seele still in mir.

Lsrael, harre auf den Herrn
von nun an bis in Ewigkeit.

«Frieden in Gote» stehe tiber diesem Psalm. Es
geht dabei aber nicht nur um eine Situation,
wo kein Krieg, keine Auseinandersetzung
herrscht, sondern es geht um ein tietes Ruhen,
um ein Geborgensein bei Gott, so wie der
Schoss der Mutter das werdende Kind um-
schliesst. Vor Gott sind wir Menschen zwar
alle klein, aber er niitzt diese Situation nicht
aus, um uns zu unterdriicken, um uns zu qui-
len und zu misshandeln. Wenn er uns Gliick



schicke, tille es uns leicht, an ihn zu glauben,
ja, vielleicht kommt sogar ein Dankgebet tiber
unsere Lippen. Wenn Gott aber Leid und
Krankheit an uns herantreten lisst, fillt uns
dieses Vertrauen viel schwerer. Aber auch in
diesen Situationen ist er uns nahe, viel niher,
als wir glauben. Thm diirfen wir uns nihern,
nicht mit stolzem Herzen und mit hochmiiti-
gen Augen, sondern im Vertrauen, dass er uns
annimmt.

Auch die Frage nach dem Warum bekommt,
zumindest auf dieser Erde, keine erschoptende
Antwort. Der Psalmist formuliert das so: «Ich
gehe nicht um mit Dingen, die mir zu wunder-
bar und zu hoch sind!» Fiir uns heisst das:
Quilen wir uns nicht mit Fragen, auf die wir
keine Antwort finden, bei denen wir uns nur
im Kreise drehen. Wirklich helfen kann uns
nur jene Haltung, die im zweiten Psalmvers
ausgedriickt wird: «Ich liess meine Seele ruhig
werden und still: Wie ein kleines Kind bei der
Mutter ist meine Seele still in mir!» — Dieses
kindliche Geborgensein bei Gott, dieses Aus-
ruhendiirfen in guten #nd schlechten Zeiten
soll uns helfen, den inneren Frieden zu finden,
unser Schicksal anzunehmen, gegen es anzu-
kimpfen. Vielleicht lernen wir dabei, diese
Tatsache als Gottes Willen anzunehmen. Er
weiss, was wir tragen konnen. Er schickt uns
Krankheit, Not und Leid nicht, um uns zu
quiilen, sondern um unsere Liebe, unser Ver-
trauen, unsere Hoffnung zu priifen. Vielleicht
ist diese Zeit ganz heilsam fiir uns: Wir miis-
sen uns besinnen und fragen, was Gott denn
eigentlich mit uns vorhat. Er will uns dadurch
vielleicht auch zeigen, was wir in unserem Le-
ben dndern miissen, was wir geduldiger und
liebevoller tragen sollen. Wenn wir uns bei
thm bergen wie ein kleines Kind bei der Mut-
ter, dann spiiren wir den Unfrieden in unse-
rem eigenen Herzen, und er hilft uns, ihn zu
tiberwinden. Wenn ER uns Frieden schenke,
konnen wir wieder Hoffnung haben und durch
unser Hoffen anderen Menschen Mut machen.
Versuchen wir doch einmal, in Stunden der
Einsamkeit, wo Not und Schmerzen uns be-
driicken, uns ganz dieser Geborgenheit bei
und in Gott anzuvertrauen.

Solange wir Menschen auf dieser Welt sind,
konnen wir Leid, Krankheit und Tod nicht aus
der Welt schaffen. Sie sind aber nur die eine

Seite unseres Lebens. Es gibt auch die Freude,
die uns, — trotz allem - immer wieder ge-
schenkt wird durch gute Menschen, durch
kleine Zeichen der Verbundenheit, durch ei-
nen Blumenstrauss, durch die Sonne, die jeden
Tag tiber Frohen und Traurigen, iiber Ge-
sunden und Kranken, {iber Ungliicklichen
und Gliicklichen aufgeht.

Was fiir einen Sinn Not, Leid und Krankheit
haben, werden wir erst nach dem Tod einmal
endgiiltig und voll begreifen. Deshalb sagt der
Psalmist zu seinem Volk, aber auch zu uns:
«Israel, harre auf den Herrn, von nun an bis in
Ewigkeit!» Diese Hoffnung auf das ewige
Gliick bei Gott bleibt unser tiefster Trost auf
dem Pilgerweg durch diese Zeit. Vielleicht
diirfen auch wir dann einmal sagen, was die
Dichterin  Annette von Droste-Hiilshoff
(1797-1848) niederschrieb:

lch weiss, o Herr, dass hier auf Erden
mir manches hart und bitter 15t,

und dass mein Herz in den Beschwerden
oft deine Giite ganz vermisst.

Allein ich glaube, dass die Nacht
dereinst vor deinem Strahl wird tagen
und meine Lippen preisend sagen:

DER HERR HAT ALLES GUT GEMACHT.

28



	Der Herr hat alles gut gemacht : eine Betrachtung zu Psalm 131

