
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 70 (1993)

Heft: 2

Artikel: Der Herr hat alles gut gemacht : eine Betrachtung zu Psalm 131

Autor: Russi, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Herr hat alles gut gemacht
Eine Betrachtung zu Psalm 131

P. Armin Russi

Wenn in das Leben des Menschen unverhofft
Leid, Not, Krankheit eintritt, geht damit oft
eine grosse Hilflosigkeit Hand in Hand. Ängste,

Fragen, Zweifel bedrücken ihn immer
mehr und mehr. Aus der Tiefe seines Herzens
taucht jene Frage empor, auf die letztlich keiner

eine endgültige Antwort weiss: die Frage
WARUM? Wie sehr man sich auch den Kopf
zermürben mag, bleibt man doch mit dieser
Frage fast immer allein. Man gerät in einen
Strudel von negativen Gefühlen, die nicht selten

in Hassgefühle gegenüber sich selbst,
gegenüber jenen Menschen, denen es besser geht,
und letztlich auch gegenüber Gott ausarten.
Wie in einem Teufelskreis dreht man sich und
kann je länger, je weniger einen Ausweg
finden. Tiefe Sinnlosigkeit ist rings umher, und
jeder Halt scheint verloren. Für viele
Menschen unserer Zeit, ja es scheinen immer mehr
zu werden, liegt die letzte Möglichkeit in der
Frage - und manchmal auch in der Tat - ob es

nicht besser wäre, selber Schluss zu machen.
Ich möchte versuchen, mit ihnen einen anderen

Weg zu gehen, der in der Betrachtung des
Psalms 131, eines der kürzesten der 150
Psalmen, liegt. Wer in irgendeiner Form von Not
tief drin steckt, sieht meistens nur noch das

Negative an seinem Leben, er ist blind geworden

für die kleinen und kleinsten Freuden und
Lichtblicke, die oft schon sehr viel Dunkel er¬

hellen können. Es gibt zwei Möglichkeiten,
mit Not, Krankheit und Leid fertig zu werden:

- Man kann sich einmal total gehen lassen, das
Geschehene als unabwendbares Schicksal
betrachten und sich ihm völlig ergeben. - Man
kann andererseits diese Situation auch als

Herausforderung annehmen, gegen die es mit
Mut und Zuversicht, mit ärztlicher Kunst,
mit Glauben an Gottes Macht, mit positivem
Willen und mit Hoffnung anzukämpfen gilt.
Das Wichtigste scheint mir, zuerst einmal
über die Angst zu reden. Wie viel leichter wird
es einem schon, wenn man die geheimen Ängste,

die das Herz abschnüren, einem Mitmenschen

anvertrauen kann. Wenn man über
Angst spricht, muss man zuerst einmal über
sie nachdenken, muss sie formulieren. Wenn
einem dann ein Mitmensch zuhört, Zeit
schenkt, ein gutes Wort gönnt, dann ist diese

Angst bereits ein Stück kleiner geworden.
Aber nicht nur diejenigen, die sich aussprechen,

auch diejenigen, die Zeit und Ohr
leihen, werden dadurch beschenkt. Geteiltes
Leid ist halbes Leid - und - geteilte Freude ist
doppelte Freude, sagt ein altes Sprichwort.
Man könnte dieses gegenseitige Nehmen und
Geben mit einem Buchtitel umschreiben:
«Der Mensch ist des Menschen beste Medizin».

Hat man einmal über die Angst geredet, ist der

erste, wichtigste Schritt getan. Nun kann man
den nächsten wagen. Dieser besteht darin: Zu
versuchen, diese Angst zu überwinden. Für
einen getauften und gläubigen Christen sollte
eigentlich keine Frage sein, zu wem er gehen
kann, bei wem er Mut und Kraft zur Überwindung

der Angst finden kann. Aber gerade in
Notsituationen gerät der Mensch oft in eine



27

Konfliktsituation mit Gott. Er hadert mit
ihm, wendet sich von ihm ab, beschuldigt ihn
der Grausamkeit, ja versucht manchmal
sogar, ihn zu erpressen. Ein anderer fühlt sich
ihm hilflos ausgeliefert. Das Bewusstsein, dass

Gott viel mächtiger ist als der Mensch, kann
zum Hass gegenüber Gott führen. Ein anderer
Mensch wiederum glaubte bisher, sein Leben
selber in der Hand zu haben, sein Glück und
sein Schicksal selber schmieden zu können.
Durch eine unerwartete Änderung der Situation

spürt er, dass er nicht seines eigenen
Glückes Schmied ist. Für ihn wird Gott somit
zu einem Hindernis, das sich ihm immer wieder

folgenschwer in den Weg stellt, seine Träume

und Pläne durchkreuzt.
Soll man sich also am besten von ihm abwenden,

soll man seine Sorgen alleine zu lösen
versuchen? Oder - soll man sich ihm jetzt erst
recht zuwenden? Wie soll man sich ihm
nähern? Wie darf man zu ihm kommen? Ein
kleines Gebet aus dem älteren Teil der Hl.
Schrift, der 131. Psalm, zeigt uns den Weg:

Herr, mein Herz ist nicht stolz,
nicht hochmütig blicken meine Augen.

Ich gehe nicht um mit Dingen,
die mir zu wunderbar und zu hoch sind.

Ich Hess meine Seele ruhig werden und still;
wie ein kleines Kind bei der Mutter
ist meine Seele still in mir.

Israel, harre aufden Hetrn
von nun an bis in Ewigkeit.

«Frieden in Gott» steht über diesem Psalm. Es

geht dabei aber nicht nur um eine Situation,
wo kein Krieg, keine Auseinandersetzung
herrscht, sondern es geht um ein tiefes Ruhen,
um ein Geborgensein bei Gott, so wie der
Schoss der Mutter das werdende Kind um-
schliesst. Vor Gott sind wir Menschen zwar
alle klein, aber er nützt diese Situation nicht
aus, um uns zu unterdrücken, um uns zu quälen

und zu misshandeln. Wenn er uns Glück



schickt, fällt es uns leicht, an ihn zu glauben,
ja, vielleicht kommt sogar ein Dankgebet über
unsere Lippen. Wenn Gott aber Leid und
Krankheit an uns herantreten lässt, fällt uns
dieses Vertrauen viel schwerer. Aber auch in
diesen Situationen ist er uns nahe, viel näher,
als wir glauben. Ihm dürfen wir uns nähern,
nicht mit stolzem Herzen und mit hochmütigen

Augen, sondern im Vertrauen, dass er uns
annimmt.
Auch die Frage nach dem Warum bekommt,
zumindest auf dieser Erde, keine erschöpfende
Antwort. Der Psalmist formuliert das so: «Ich
gehe nicht um mit Dingen, die mir zu wunderbar

und zu hoch sind!» Für uns heisst das:

Quälen wir uns nicht mit Fragen, auf die wir
keine Antwort finden, bei denen wir uns nur
im Kreise drehen. Wirklich helfen kann uns
nur jene Haltung, die im zweiten Psalmvers
ausgedrückt wird: «Ich liess meine Seele ruhig
werden und still: Wie ein kleines Kind bei der
Mutter ist meine Seele still in mir!» - Dieses
kindliche Geborgensein bei Gott, dieses
Ausruhendürfen in guten und schlechten Zeiten
soll uns helfen, den inneren Frieden zu finden,
unser Schicksal anzunehmen, gegen es

anzukämpfen. Vielleicht lernen wir dabei, diese
Tatsache als Gottes Willen anzunehmen. Er
weiss, was wir tragen können. Er schickt uns
Krankheit, Not und Leid nicht, um uns zu
quälen, sondern um unsere Liebe, unser
Vertrauen, unsere Hoffnung zu prüfen. Vielleicht
ist diese Zeit ganz heilsam für uns: Wir müssen

uns besinnen und fragen, was Gott denn
eigentlich mit uns vorhat. Er will uns dadurch
vielleicht auch zeigen, was wir in unserem
Leben ändern müssen, was wir geduldiger und
liebevoller tragen sollen. Wenn wir uns bei
ihm bergen wie ein kleines Kind bei der Mutter,

dann spüren wir den Unfrieden in unserem

eigenen Herzen, und er hilft uns, ihn zu
überwinden. Wenn ER uns Frieden schenkt,
können wir wieder Hoffnung haben und durch
unser Hoffen anderen Menschen Mut machen.
Versuchen wir doch einmal, in Stunden der
Einsamkeit, wo Not und Schmerzen uns
bedrücken, uns ganz dieser Geborgenheit bei
und in Gott anzuvertrauen.
Solange wir Menschen auf dieser Welt sind,
können wir Leid, Krankheit und Tod nicht aus
der Welt schaffen. Sie sind aber nur die eine

Seite unseres Lebens. Es gibt auch die Freude,
die uns, - trotz allem - immer wieder
geschenkt wird durch gute Menschen, durch
kleine Zeichen der Verbundenheit, durch
einen Blumenstrauss, durch die Sonne, die jeden
Tag über Frohen und Traurigen, über
Gesunden und Kranken, über Unglücklichen
und Glücklichen aufgeht.
Was für einen Sinn Not, Leid und Krankheit
haben, werden wir erst nach dem Tod einmal
endgültig und voll begreifen. Deshalb sagt der
Psalmist zu seinem Volk, aber auch zu uns:
«Israel, harre auf den Herrn, von nun an bis in
Ewigkeit!» Diese Hoffnung auf das ewige
Glück bei Gott bleibt unser tiefster Trost auf
dem Pilgerweg durch diese Zeit. Vielleicht
dürfen auch wir dann einmal sagen, was die
Dichterin Annette von Droste-Hülshoff
(1797-1848) niederschrieb:

Ich weiss, o Herr, dass hier aufErden
mir manches hart und bitter ist,
und dass mein Herz in den Beschwerden

oft deine Güte ganz vermisst.

Allein ich glaube, dass die Nacht
dereinst vor deinem Strahl wird tagen
und meine Lippen preisend sagen:
DER HERR HAT ALLES GUT GEMACHT.


	Der Herr hat alles gut gemacht : eine Betrachtung zu Psalm 131

