
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 69 (1992)

Heft: 10

Artikel: Das Basler Konzil und die Lehre von der unbefleckten Empfängnis
Mariens

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum 8. Dezember:

Das Basler Konzil und die Lehre von der unbefleckten
Empfängnis Mariens

P. Lukas Schenker

Bekanntlich hat Papst Pius IX. kraft päpstlicher

Autorität am 8. Dezember 1854 die Lehre

von der unbefleckten Empfängnis der
Gottesmutter Maria zum verbindlichen
Glaubenssatz erklärt. Genauer gesagt, verkündete
der Papst: Die Lehre, dass die seligste Jungfrau
Maria im ersten Augenblick ihrer Empfängnis
durch ein einzigartiges Gnadenprivileg des

allmächtigen Gottes, im Hinblick aufdie Verdienste

Jesu Christi, des Erretters des Menschengeschlechtes,

von jedem Schaden der Erbsünde unversehrt
bewahrt wurde, ist von Gott geoffenbart und darum

von allen Gläubigen fest und beständig zu
glauben. Die Dogmatisierung dieser Lehre war
natürlich nicht ein plötzlicher Einfall des Papstes,

sondern geht auf eine Jahrhunderte lange
Diskussion zurück. Liturgisch hat man bereits
im 9. Jahrhundert in Konstantinopel ein Fest
der Empfängnis Mariens gefeiert. Von dort
gelangte die Festfeier nach Süditalien und
Sizilien. In England wurde die Lehre durch den

heiligen Anselm von Canterbury (gest. 1109)
und seinen Schüler Eadmer (gest. um 1134)
tiefer begründet. Von dort drang die liturgische

Festfeier aufs Festland und setzte sich im
Verlaufe des 14. Jahrhunderts allgemein
durch, ohne dass die unbefleckte Empfängnis
Mariens als verbindliche Glaubenslehre galt.
Denn es gab auch Gegner dieser Lehre, sehr
einflussreiche sogar. Denn gerade der
bedeutendste mittelalterliche Theologe, der heilige
Thomas von Aquin (gest. 1274, STh III, q.
27), lehnte diese Lehre ab mit der Begründung,

dass auch Maria zu den durch Jesus
Christus Erlösten gehöre. Maria könne aber
nicht der Erlösung durch Christus teilhaftig
geworden sein, bevor ihr Sohn geboren wurde.

225 Thomas sah also durch die Lehre von der un¬

befleckten Empfängnis Mariens die universale
Bedeutung der Erlösung durch Jesus Christus
gefährdet. Die Dogmatisierung von 1854 war
sich dieses Einwurfes bewusst und lehrt darum,

dass Maria ebenfalls durch Christus erlöst
sei, indem sie «im Hinblick auf die Verdienste
Jesu Christi, des Erretters des Menschengeschlechtes»

vor der Erbschuld bewahrt wurde.
Durch ihre «Vorauserlösung» wird auch Maria,

die ebenfalls der Erlösung durch Jesus
Christus bedurfte, in die einzige und allumfassende

Erlösung durch Jesus Christus
eingebunden.

Trotz liturgischer Feier der Empfängnis
Mariens blieb die Lehre von ihrer unbefleckten
Empfängnis bei den Theologen umstritten.
Die Dominikaner-Theologen, die sich auf die
Argumentation ihres Ordensbruders Thomas
von Aquin stützten, bekämpften diese Lehre.
Man nannte sie deswegen die «Makulisten»,
weil sie eine mit dem Makel der Erbsünde
behaftete Empfängnis Mariens im Schosse ihrer
Mutter behaupteten. Die Vertreter der un-be-
fleckten Empfängnis Mariens, «Immakuli-
sten» genannt, waren besonders im Franziskaner-Orden

zu finden, weil der englische
Franziskaner Johannes Duns Skotus (gest. 1308)
die unbefleckte Empfängnis theologisch im
Sinne der späteren dogmatischen Formulierung

zu begründen wusste.
Der Inhalt des am 8. Dezember gefeierten
Festes - neun Monate vor dem Fest der Geburt
Mariens am 8. September -, blieb darum
offen. Die Makulisten feierten die FLeiligung
Mariens schon im Mutterschosse, wie sie nach
der allgemeinen Auffassung auch von Johannes

dem Täufer aufgrund von Lk 1,44
geglaubt wurde. Die Immakulisten aber sahen



Maria - Unbefleckte Empfängnis.
Holztafel in Oel, ivohl vom Mariasteiner
Br. Fridolin Dumeisen (1654-1708).
Kloster Mariastein (Gallushaus)

den Festinhalt in der Bewahrung Mariens vor nungsstreit der Theologen zurück und nahm
der Erbschuld bei ihrer Empfängnis. Das bis zu Papst Sixtus IV. (1471-1484) keine
päpstliche Lehramt hielt sich in diesem Mei- direkte Stellung dazu, verbot aber, dass sich 226



die beiden Parteien gegenseitig des Irrglaubens

bezichtigten. Persönlich neigten
allerdings die meisten Päpste zur Lehre der Imma-
kulisten.
Als nun im Jahre 1431 unter Papst Eugen IV.
in Basel ein Allgemeines Konzil zu tagen
begann, stand die Frage der unbefleckten
Empfängnis bereits seit über 200 Jahren in Diskussion,

und in zahlreichen Schriften war diese
Lehre im Für und Dawider erörtert worden.
Die Diskussion war eigentlich so weit gediehen,

dass eine endgültige Entscheidung gefällt
werden konnte, da keine Partei neue
Argumente mehr anzuführen wusste, um die
Gegenseite zu wiederlegen. So wurde denn auch
aufdem Basler Konzil diese Frage aufgegriffen
neben sicher weit wichtigeren Problemen, die
anstanden, wie die Hussitenfrage, der Friede
unter den Nationen, besonders aber die
Kirchenreform und die Union mit den seit 1054

getrennten Griechen. Natürlich waren auf
dem Konzil beide Richtungen vertreten. Die
Dominikaner als Gegner der Lehre leiteten auf
dem Konzil die Diskussion ein, selbstverständlich

in der Hoffnung, eine Konzilsmehrheit

für ihre Ansicht zu finden. Die
Glaubensdeputation griff dann 1434 die Frage auf und
bat den Konzilspräsidenten und Glaubensrichter,

Kardinal Louis d'Aleman, Erzbischof
von Arles, das einschlägige Material sammeln
zu lassen und es dem Konzil vorzulegen. Die
Debatte über das Thema begann anfangs des

Jahres 1436, wo sich die Gegner und
Befürworter nochmals scharf gegenüberstanden.
Die Unionsverhandlungen mit den Griechen
unterbrachen aber im Sommer die Diskussion
der marianischen Frage. Der Papst und die
Griechen wollten jedoch nicht in Basel,
sondern in Ferrara die Unionsfrage behandeln.
Dagegen wehrte sich hartnäckig die Basler
Konzilspartei, die dazu neigte, die Autorität
des Konzils über den Papst zu stellen. Darob
kam es zum Bruch zwischen dem Papst und
der Konzilsmehrheit, die in Basel verblieb. Als
dann am 8. Januar 1438 in Ferrara das Konzil
eröffnet bzw. fortgesetzt wurde, verlor das
Basler Restkonzil die päpstliche Legitimation
und geriet ins offene Schisma mit dem Papst,
indem es die Oberhoheit des Papstes über das

Konzil ablehnte und das Konzil zur obersten
227 Kircheninstanz erklärte (Konziliarismus). Als

Folge davon setzte es am 25. Juni 1439 den
Papst ab und wählte an dessen Stelle am 5.
November den persönlich untadeligen Herzog
Amadeus von Savoyen zum (Gegen-)Papst,
der den Namen Felix V. annahm (er verzichtete

erst 1449 auf sein Amt).
Noch während dieser folgenschweren
Massnahmen griffam 30. Mai 1438 die Konzilsversammlung

den Plan wieder auf, eine endgültige
Beschlussfassung in der Frage der

unbefleckten Empfängnis Mariens vorzunehmen.
Sie beauftragte eine Gruppe von Bischöfen
und Theologen mit der Berichterstattung über
das bisher Erarbeitete. Ein Theologe dieser
Kommission, Johannes von Segovia, verfasste
hernach ein entsprechendes Gutachten und
schlug eine Konzilsentscheidung zugunsten
der unbefleckten Empfängnis vor. Doch sollten

innerhalb einer gesetzten Frist die Gegner
ihre Einwände vorbringen können.
Nach weitern Diskussionen wurden in der
Generalkongregation vom 17. Juli 1439 zwei
Formeln, eine längere und eine kürzere,
besprochen, um eine davon für die feierliche
Verkündigung zu benützen. Daraufhin erhielt
Kardinal Louis d'Aleman die Ermächtigung,
die Vorbereitungen für die feierliche Dogma-
tisierung zu treffen. In der Generalkongregation

vom 15. September wurde dann der Be-
schluss gefasst, die kürzere Formel zu gebrauchen.

Darin wird festgehalten, dass Maria
niemals der Erbsünde unterworfen war und stets
auch frei von jeder ererbten und persönlichen
Schuld gewesen sei. Dies habe Gott gewirkt
durch ein einzigartiges, zuvorkommendes
Gnadengeschenk. Mit der Betonung der
zuvorkommenden .Gnade Gottes (der Ausdruck
praeveniente gratia geht auf Duns Skotus
zurück) wird Maria ebenfalls'ins Heilswirken der
Erlösung durch Jesus Christus einbezogen.
Die Konzilsformulierung betont auch, dass
diese Lehre mit dem kirchlichen Kult (also mit
der bisher geübten liturgischen Praxis), dem
katholischen Glaubensbewusstsein, der rechten

Vernunftseinsicht und mit der Heiligen
Schrift übereinstimme. Ein kirchlicher
Glaubenssatz kann nun tatsächlich nur als verbindlich

erklärt werden, wenn er sich aufdie göttliche

Offenbarung in der Heiligen Schrift
abstützen kann. Nun gibt es natürlich kein
direktes biblisches Zeugnis für die Lehre der un-



befleckten Empfängnis Mariens. Das haben
die Makulisten stets betont. Die Immakuli-
sten haben sich jedoch auf indirekte Zeugnisse
der Bibel berufen, die sie für ihre Ansicht
auslegten. So wurde das sog. Protoevangelium
(Gen 3,15) marianisch verstanden: «Feindschaft

setze sich zwischen dich (Schlange) und
die Frau ..». Das «voll der Gnade» des englischen

Grusses (Lk 1,28) wurde auch zeitlich
verstanden, dass Maria von ihrem ersten
Anbeginn an wirklich voll der Gnade war. Der
Basler Konzilstext begründet aber seine Lehre
nicht mit biblischen Worten. Er behauptet
nur, dass sie mit der Heiligen Schrift übereinstimme.

Erst das Dogmatisierungsschreiben
Pius IX. von 1854 führt diese theologisch-biblische

Begründung an.
Nach dem erwähnten Beschluss der
Generalkongregation stimmten die Konzilsväter unter

O.rgelklängen das Te Deum an und Hessen

alle Glocken läuten. Die feierliche Verkündigung

des Glaubenssatzes erfolgte dann zwei
Tage später, am 17. September 1439, in der
36. Sitzung des Basler Konzils. Die Reliquien
der Kirchen und Klöster der Stadt hatte man
im Münster aufgestellt. Klerus und Ordensleute

versammelten sich mit den Konzilsvätern

um den Bischof von Lausanne, Johannes
von Pragins, der das Hochamt zelebrierte. Der
Benediktiner Bernard de la Planche, Bischof
von Dax, verlas nach dem Evangelium das
entsprechende Dekret mit der Definition des

Glaubenssatzes. Darin stand auch noch, dass
das Fest der unbefleckten Empfängnis
Mariens, das bisher schon am 8. Dezember in
vielen Kirchen gefeiert wurde, nun überall
festlich und mit Oktav gefeiert werden soll;
zugleich wurden dafür verschiedene Ablässe
verliehen. Die gegenteilige Ansicht zu lehren
oder zu predigen, wurde verboten.
Von dem Beschluss wurden sogleich Abschriften

erstellt und in die Bistümer verschickt. Sie

wurden überall mit Freuden aufgenommen, ja
man habe mancherorts diese Kopien sogar mit
feierlicher Prozession eingeholt. Der Konzils-
beschluss stiess somit auf breite Zustimmung
in grossen Teilen der westlichen Christenheit.
Im Auftrage der Kirchenversammlung erstellte

Johannes von Segovia auch ein Festoffizium
mit Oktav, das die Versammlung am 18.
Dezember einstimmig guthiess. Auch davon

wurden Kopien hergestellt und in die Diözesen

versandt. Mit seiner Lehrentscheidung
über Maria hat das Basler Konzil, das damals
ja der päpstlichen Anerkennung entbehrte,
einen beachtlichen Erfolg im Volksbewusstsein
errungen. Vielleicht war das nicht ganz
unbeabsichtigt!

Weil nun aber das Konzil zu diesem
Zeitpunkt in Widerspruch zum Papst stand, wurde

dieser Beschluss vom Papst auch nie bestätigt,

wie es seit alter Zeit zur Gültigkeit der
Konzilsbeschlüsse üblich war. Er galt darum
nicht für rechtskräftig und für die allgemeine
Kirche nicht verbindlich. Der Meinungsstreit
unter den Theologen durfte weiter gehen,
obwohl die Makulisten für ihre Ansicht immer
mehr an Boden verloren. Langsam setzte sich
die Lehre von der unbefleckten Empfängnis
Mariens durch. Es gab deshalb auch bald
Theologen, die nun sogar beweisen wollten,
dass der heilige Thomas von Aquin, die
führende theologische Autorität, die Lehre von
der unbefleckten Empfängnis Mariens doch
noch gelehrt habe. Warum es dann trotz
allgemeiner Anerkennung der Lehre erst 1854 zur
feierlichen Dogmatisierung kam, dürfte wohl
auch darin den Grund haben, dass man
päpstlicherseits das schismatische Basler Konzil

mit seiner Lehre von der Oberhoheit des

Konzils über den Papst stets ablehnte. Mit
einer päpstlichen Definition der Lehre von der
unbefleckten Empfängnis Mariens, die ja
theologisch ungefähr gleich wie die Basler
Kirchenversammlung argumentieren musste,
bestand irgendwie die Gefahr, das Basler Konzil
mit seinem Beschluss indirekt doch
anzuerkennen. Aber das wollte man auf keinen Fall.
Das dogmatische Schreiben von 1854 erwähnt
denn auch den Basler Beschluss mit keinem
Wort. Zu diesem Zeitpunkt war aber ein
Zusammenhang mit Basel und dem dort praktizierten

Konziliarismus auch kaum mehr im
kirchlichen Bewusstsein vorhanden. Doch hat
der Basler Konzilsbeschluss zu seiner Zeit
gewiss die gläubig-fromme Verehrung der unbe-
fleckt empfangenen Jungfrau und Gottesmutter

Maria gefördert und damit indirekt doch
der Dogmatisierung von 1854 Vorschub
geleistet.


	Das Basler Konzil und die Lehre von der unbefleckten Empfängnis Mariens

