
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 69 (1992)

Heft: 4

Artikel: Die Judenchristen

Autor: Zeigerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Judenchristen

Fr. Ludwig Ziegerer

DasJahr 1992 steht im Zeichen der «Entdeckung
Amerikas» vor 500 Jahren. Die Festfreude will
aber nicht recht aufkommen, da im Zusammen-
hang mit dieser «Evangelisierung» viele zerstörerische

Kräfte am Werk waren. Eine schuldbe-
wusste Rückschau ist angeraten.

Im gleichenJahr, am 31 März, fertigten dieselben

verantwortlichen Akteure in Granada ein
Edikt aus, das um des «heiligen, katholischen
Glaubens» willen die Vertreibung derJuden aus
Spanien verfügte. Alle nicht bekehrungs- und
taufwilligen Juden wurden in die Katastrophe
getrieben. Blühende Zentren jüdischen Lebens
wurden zerstört.

Zwangstaufen von Juden im Mittelalter, aber
auch die Judenmission in der Neuzeit sind ein
belastendes Erbe für die christlichen Kirchen. Als
Mahnung muss diese schwierige Erinnerung im
Bewusstsein der Kirchen bleiben. Eine kirchliche
Verurteilung der damaligen Vorgänge wäre
nötig, damit das jüdisch-christliche Gespräch einen

guten Fortgangfindet.

EineJudenmission im Stile vergangener Zeiten ist
heute theologisch nicht mehr vertretbar, denn
Johannes Paul II. sprach vorJuden in Mainz vom
«Gottesvolk des von Gott nie gekündigten Alten
Bundes».

Trotzdem gibt es auch heute Juden, die Jesus als
Messias anerkennen und sich taufen lassen. Dabei

bleiben sie ganz bewusst Juden. Ein solcher
Entscheid ist-zu respektieren. Wir sollten die
Judenchristen als Brückenbauer zwischen Juden
und Christen ernstnehmen. Von jüdischer Seite ist
zu erwarten, dass diese Gläubigen nicht
diskriminiert iverden.

Ich möchte hier von einer Gruppe Christen im
Heiligen Land berichten, von der man bei uns
gewöhnlich sehr wenig oder gar nichts hört.
Die Judenchristen in Israel bilden eine kleine
Gruppe, die nach inoffiziellen Schätzungen
etwa 3000 Gläubige umfasst. Sie statistisch zu
erfassen, ist eine nicht leichte Sache für den
Staat, wie die nachfolgenden Ausführungen
zeigen werden. Mir scheinen die christgläubigen

Juden in Israel (und auch in Amerika) eine
Bewegung zu sein, aufdie wir westlichen Christen

vermehrt unsere Aufmerksamkeit richten
sollten, da sie uns mit ihrer Theologie aus
mancher Sackgasse, in die die Ökumene unter
den Christen, aber auch jene mit den Juden
geraten ist, heraushelfen könnten, indem wir
uns auf die uns gemeinsame Wurzel unseres
Glaubens zurückbesinnen, die eben, so
erschreckend das heute für viele klingen mag,
der jüdische Glaube ist. Es hat Gott gefallen,
als Jude Mensch zu werden,- und diese Tatsache

können wir nicht ernst genug nehmen.
Judenchristen - dieser Ausdruck mag manchen

etwas irritieren, wenn er ihn zum erstenmal

hört. Entweder ist man doch ein Jude oder
ein Christ. Aber nicht beides auf einmal. Man
konvertiert vom Judentum zum Christentum
und wird somit ein Christ, oder man geht den
umgekehrten Weg und wird somit Jude.
Wer ein wenig die Bibel kennt, stösst auf die
Probleme mit dem «Judenchristentum» im
Zusammenhang mit den Ereignissen der frühen

Kirche, die im Neuen Testament ihre
Spuren hinterlassen haben. Besonders deutlich

geht es in den Briefen des Paulus um die
Auseinandersetzung zwischen Jesus-Anhän-
gern, die aus dem Judentum kommen und
denjenigen aus dem Heidentum, die sich auf



die Predigt des Paulus hin bekehrt haben. Der
Hauptstreitpunkt unter diesen beiden Gruppen

war nun, ob die Gläubigen, die aus dem
Heidentum stammen, sich dem jüdischen Gesetz

unterwerfen müssen, um überhaupt zur
Gemeinde der Christusgläubigen gehören zu
können. Gläubige aus dem Judentum waren
der Meinung, alle Heiden, die zum Glauben
an den Messias Jesus gelangten, müssten sich
beschneiden lassen und die Speisevorschriften,
wie sie in der jüdischen Tradition befolgt wurden,

einhalten. Die Auseinandersetzung war
eigentlich eine zu erwartende Folge, wenn man
bedenkt, dass Jesus unter seinem Volk gewirkt
hat und der Kreis, der sich nach seinem Tode
mit seiner Mutter versammelte, eben aus
Juden bestand, die nicht aufhörten, Juden zu
sein, da sie im alltäglichen Leben die jüdischen
Bräuche, Gebete und Gesetze weiterpflegten
(vgl. Apg 3,1). Was Jesus verkündete, und
was er seinen Anhängern bedeutete, war ganz
im jüdischen Glauben verwurzelt. Wenn wir
heute Christentum und Judentum als zwei
einander fremde Religionen betrachten, so ist
das die Folge einer jahrhundertelangen unheilvollen

Geschichte der theologischen Verketzerung

und Unkenntis aufbeiden Seiten. Christ-
licherseits wurde das Judentum als Dunkelfolie

benutzt, um die Botschaft Jesu umso heller
erglänzen zu lassen, und jüdischerseits wollte
man nicht mehr wahrhaben, .dass die Hoffnung

der Christen durchaus im jüdischen
Glauben beheimatet war (Menschwerdung
Gottes, Sühneleiden des Messias).
Damals aber, in den ersten Jahren nach dem
Tode Jesu, in den Anfängen der Kirche, war
der «christliche Glaube» noch ganz im Judentum

eingebettet, und folglich musste nach der
Ansicht der Jerusalemer Gemeinde jeder, der
sich zum Messias Jesus bekannte, zuerst in die
jüdische Religion eingegliedert werden. Es

kam zu einer schweren Zerreissprobe in der
jungen Kirche, die aber aufdem Apostelkonzil
in Jerusalem (vgl. Apg 15) gütlich gelöst werden

konnte. Ein weiser, für uns erstaunlicher
Kompromissentscheid ermöglichte auch den
gesetzesfreien Messias-Glauben. Das Vorgehen

und Umgehen miteinander, aber auch die
Konsequenzen aus dem Entscheid, müssten in
der heutigen Kirche wieder an Gewicht und
Aktualität gewinnen.

Für mich waren also Judenchristen bis zu meinem

Studienaufenthalt in Jerusalem eine
geschichtliche Grösse, die ich aus der Einleitung
ins Neue Testament und aus den Kirchenge-
schichtsvorlesungen kannte. Zudem
hinterblieben in mir nur negative Vorstellungen von
ihnen. Aus judenchristlichen Kreisen stammten

apokryphe (nicht kanonische) Evangelientexte.

Ebenso fanden gnostische Irrlehren bei
ihnen Einzug. Die immer mächtiger werdende
Grosskirche aus der heidnisch-hellenistischen
Welt verdrängte die Kirche aus dem Judentum

in allen ihren verschiedenen Ausformungen

(längst nicht alle Gruppen waren
häretisch) schliesslich ganz. Es gab also nur noch
die «Ecclesia ex Gentibus» (Kirche aus den
Heiden), in der sich unter anderem die bis
heute kaum ausrottbare Substitutionstheologie

entwickelte, die besagt, da die Juden Jesus
nicht anerkannten, hätte Gott sein Volk
verworfen und an seine Stelle sei nun die Kirche
getreten als die alleinige Empfängerin und
Vermittlerin aller Heilszusagen, die einst an
Israel ergingen. (Das Zweite Vatikanische
Konzil hat dieser verhängnisvollen Theologie
abgesagt, vgl. Nostra Aetate 4. Wann tragen
wohl diese Konzilsaussagen Früchte in der
christlichen Predigt?)
Umso erstaunter war ich, als ich in Israel eine
«Ecclesia ex Circumcisione» (Kirche aus der
Beschneidung, d. h. aus Juden) kennenlernen
durfte. Die Begegnung mit einem ihrer
bekanntesten Vertreter, P." Daniel Rufeisen,
Karmeliter in Haifa, hat mich nachhaltig
geprägt. Sein Engagement für die Kirche Gottes,
die, wie er sagte, zu lange nur mit einer Lunge
geatmet habe und fortan wieder mit beiden
Lungen atmen können müsse, darfnicht
übersehen und überhört werden. Für dieses Anliegen

fand P. Daniel sogar bei Papst Johannes
Paul II., der immerhin der Nachfolger des

Petrus, eines aus dem Judentum kommenden
Apostels ist, ein offenes Ohr. Davon hat uns
der sonst eher ruhige und zurückhaltende
Ordensmann äusserst lebhaft und engagiert
erzählt.

An P. Daniel lässt sich gut zeigen, was ein
heutiger Judenchrist ist, und wie sich diese

Gläubigen selber verstehen. Während des
Zweiten Weltkriegs hielt er sich als polnischer
Jude in einem Frauenkloster versteckt. Er er-



bat sich von den Schwestern ein neues Testament

und las darin. Dabei kam er «diesem
Menschen aus Galiläa irgendwie ganz nahe»,
wie er selber sagt. Er konnte aber nicht nur den
Menschen Jesus, der ihm als einer von ihnen
vorkam, wenn er lehrte und diskutierte,
annehmen, sondern auch seine Passion, seinen
Tod und seine Auferstehung, weil er nach
einer Antwort suchte, angesichts der schrecklichen

Ereignisse seiner Zeit, da das jüdische
Volk in den Gaskammern der Naziherrschaft
vernichtet werden sollte. In ihm wuchs die
Gewissheit, dass es auch für sein Volk eine
Auferstehung geben musste. Es drängte ihn immer
stärker nach der Taufe und weil kein Priester
da war, liess er sich von einer der
Ordensschwestern taufen. Dabei verstand er seine
Taufe nie als Absage an seine jüdische
Herkunft. Er blieb Jude und auch Zionist, als er
1945 in den Karmeliterorden eintrat. 1952
wurde er Priester und wanderte 1959 in Israel
ein. Nach geltendem Recht wollte er als Jude
vom Law of Return (sofortiger Erhalt des
israelischen Staatsbürgerrechts für jüdische
Einwanderer) Gebrauch machen. Doch
seinem Antrag wurde nicht entsprochen, da er als
katholischer Priester und Ordensmann höchstens

als «abtrünniger Jude» gelten konnte.
Sein Fall beschäftigte den Obergerichtshof,
und die Frage «wer ist ein Jude?» wurde neu
präzisiert. Der bisher geltende Rechtssatz «Jude

ist, wer von einer jüdischen Mutter geboren
wurde oder wer zum Judentum konvertiert
ist» wurde um den Zusatz erweitert «und keiner

anderen organisierten Religionsgemeinschaft

angehört». So erhielt der überzeugte
Zionist Rufeisen seine israelische Staatsbürgerschaft

erst über das Einbürgerungsverfahren,
wie es für Nichtjuden anderer Nationalitäten

üblich ist.
Heute lebt P. Daniel im Karmeliterkloster auf
dem Berg Karmel und betreut die
hebräischsprechende römisch-katholische Gemeinde in
Haifa.
Was sind das für Leute? Am einfachsten könnte

man sagen, es sind christusgläubige Juden.
Juden wie damals Petrus, Johannes, Jakobus
oder Maria von Magdala, die die Botschaft
Jesu vom hereinbrechenden Gottesreich
angenommen haben und in ihrem gekreuzigten
und auferstandenen Meister den erwarteten

Messias erkannten. Diese Gläubigen wollen
nichts anderes, als sich wie die Jerusalemer
Urgemeinde zu Gebet und Gottesdienst
treffen, ohne dabei ihr Judesein aufgeben zu
müssen. Ihre Gottesdienste halten sie am Sabbat

und an anderen wichtigen jüdischen
Festtagen in hebräischer Sprache ab. Da lesen sie
nebst der Hebräischen Bibel (der wir «Altes
Testament» sagen, was aber Juden nicht so

gerne hören, weil darin «veraltet, überholt»
mitschwingt) auch die Frohe Botschaft des

Neuen Testaments, ebenfalls in Hebräisch.
Sie feiern das zentrale jüdische Fest Pessach in
Verbindung mit der Eucharistie, die Jesus am
Abend vor seinem Tode und seiner Erhöhung
am Kreuz anlässlich der jährlichen Pessachfei-
er seinen Jüngern als Testament hinterlassen
hat.
Die Judenchristen wollen also ihre Identität
als J uden bewahren und als Kirche nicht von
der Grosskirche aus den Völkern aufgesogen
werden. Die Judenmission früherer Zeiten
«exportierte» zudem die Kirchenspaltung,
wenn verschiedene Gemeinschaften missionierten

und die Neubekehrten und Getauften
in ihre Gemeinden integrierten. Nach Pater
Daniel muss die Frohe Botschaft wieder in
Israel re7inkulturiert werden. Das ist genauso
legitim, wie damals der umgekehrte Vorgang,
als die griechisch denkenden und sprechenden
Kirchenväter den Glauben für die hellenistisch

gebildete Welt verständlich machten.
Pater Daniel betonte immer wieder, welche
Mühe ihm die hellenisierte Theologie mache,
die auf den Ökumenischen Konzilien
beschlossen wurde, aber eben damals im 4. Jh.
bereits ohne die judenchristlichen Bischöfe.
Die «jüdische Lunge» funktionierte zu dieser
Zeit leider nicht mehr. Umso schwieriger ist es

für einen kirchlichen Verkündiger des Evangeliums,

die komplizierte Theologie der
Kirchenväter in jüdischen Kategorien fassbar zu
machen. Das zeigt sich am Sprachproblem.
Wichtige Teile der Liturgie und des
Glaubensgutes sind so sehr vom griechischen
Dogma geprägt, dass sie durch die alten Hymnen,

Präfationen und andere liturgischen Texte

in der hebräischen Sprache kaum zu fassen
sind.
Vielleicht haben es in dieser Beziehung
nichtkatholische Judenchristen einfacher, da sie der



Trinitäts- oder Zweinaturen-Lehre oder auch
dem Euchariestieverständnis nicht so viel
Bedeutung beimessen oder bei der Erklärung dieser

Wahrheiten sich weniger an dogmatische
Formulierungen gebunden wissen als Katholiken.

Ansätze zur Neubelebung einer judenchristlichen
Kirche in Jerusalem gab es schon im letzten

Jahrhundert. Verschiedene Konfessionen
bemühten sich um die Ausbreitung des

Evangeliums unter den Juden. Aber entgegen der
bisherigen Praxis der christlichen Kirchen
wurde von den getauften Juden nicht mehr die
Leugnung ihres Judeseins verlangt, vielmehr
sollten sie ihre jüdische Identität bewahren,
und es wurde mit Nachdruck Wert darauf
gelegt aufhebräische Liturgie und jüdische Symbole

im Gottesdienst. Ein schönes Zeugnis dafür

ist die anglikanische «Christ Church» am
Jaffator in Jerusalem, die den unvorbereiteten
Besucher mit den vielen hebräischen Inschriften

(Einsetzungsbericht, Gloria, Credo u. a.)
in Erstaunen versetzt.
Richtig Fuss fasste im modernen Staat Israel
die Bewegung der Juden, die Jesus als Messias
und Erlöser bekennen, erst seit rund zwei
Jahrzehnten. Die Bewegung heisst in Israel «Jews
for Jesus» (Juden für Jesus). Man spricht aber
auch von messianischen Juden. Die Bezeichnung

«Hebrew Christians» (hebräische Christen)

fand bei den Betroffenen nicht viel
Gegenliebe, weil damit gerade nicht ausgedrückt
wird, was sie sein wollen, eben Juden wie ihr
Herr und Meister Jesus. Dem Innenministerium,wo

ausschliesslich das orthodoxe Judentum

das Sagen hat, bereitet diese neue Bewegung

viel Kopfzerbrechen, da sich ihre
Mitglieder nicht in einer der traditionellen christlichen

Kirchen versammeln, sondern eigene
Gemeinden bilden. Nach dem jüdischen
Religionsgesetz wäre die Sache klar: ein Jude bleibt
Jude, auch wenn er sich taufen lässt. Er gilt
dann als «abtrünniger Jude». Doch orthodoxe
Kreise möchten die Definition, wer Jude ist,
weiter einschränken, so dass sogar jemand, der
an Jesus glaubt, unabhängig von Taufe und
Übertritt zu einer Kirche seine Zugehörigkeit
zum jüdischen Volke verliert. Andererseits
möchte man nur noch die Konversionen zum
Judentum anerkennen, die vor einem orthodoxen

Rabbiner vollzogen wurden. Bisher

galt, dass eine innere Überzeugung
rechtsunverbindlich sei, und nur derjenige aufhöre
Jude zu sein, der formell einer christlichen
Gemeinschaft beitrete. Das israelische
Obergericht fällte aber vor einiger Zeit einen
theologisch höchst interessanten Entscheid, der
besagt, wer Jesus als Messias anerkenne, könne
noch als Jude gelten (schliesslich verkündete
der heute noch hoch angesehene Rabbi Akiba
im 2. Jh. n. Chr. auch den jüdischen
Befreiungskämpfer Bar Kochba als Messias und
blieb trotzdem als Jude anerkannt.) Wer
hingegen Jesus im Sinne der Trinitätslehre als

Gott bezeuge und ihn folglich anbete, habe
aufgehört, Jude zu sein.
Messianische Juden trifft dieser Entscheid
umso mehr, da der Staat säkularisierte Juden,
die ihren religiösen Pflichten überhaupt nicht
mehr nachkommen oder sich gar als Atheisten
bezeichnen, durchaus anerkennt, während
man ihnen, die sich an die Sabbat- und
Speisevorschriften halten, das Judesein abspricht,
weil sie eine durch und durch jüdische
Hoffnung, nämlich das Kommen des Messias, in
Jesus von Nazareth erfüllt sehen.
Die Judenchristen könnten eine gute Brücke
bilden für das Gespräch zwischen Juden und
Christen. Vielleicht entdecken wir so auch Jesus

wieder als Sohn des jüdischen Volkes, von
dem weder gesagt werden kann, er habe das
Gesetz aufgehoben (vgl. Mt 5,17), noch seien
durch ihn die Verheissungen an Israel an die
Christen allein übergegangen. Vielmehr ist
Jesus jener, der die «trennende Wand der Feindschaft

zwischen Juden und Heiden durch sein
Sterben niedergerissen hat» (Eph 2,14). Leider

wurden durch viele Missverständnisse,
Vorurteile und theologische Blindheit auf beiden

Seiten neue, kaum überwindbare Mauern
aufgebaut, die nur in kleinen, mühsamen
Schritten wieder abgebaut werden können.
Darum wäre es eine bisher nie dagewesene
Chance für die jüdisch-christliche Theologie,
wenn sich die judenchristliche Gemeinde ohne
Behinderung durch staatliche (jüdische)
Gesetzgebung einerseits und durch dogmatische
(kirchliche) Einengung andererseits zu einer
Teilkirche entwickeln könnte, die sowohl für
die innerchristliche Ökumene wie auch für die
Verständigung zwischen den Religionen von
tragender Bedeutung wäre.


	Die Judenchristen

