
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 69 (1992)

Heft: 3

Artikel: Die Samengleichnisse. 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Samengleichnisse 3

P. Anselm Biitler sei.

Am Schluss des letzten Artikels habe ich
daraufhingewiesen, dass Matthäus das Gleichnis
von der selbstwachsenden Saat, das ich in
jenem Artikel ausführlich behandelt habe,
ersetzt hat durch das Gleichnis vom Unkraut
unter dem Weizen. Ich habe auch die Frage
gestellt, warum Matthäus das getan habe.
«Hatte Matthäus mit dem Gleichnis
(Schwierigkeiten)? Fürchtete er vielleicht, dieses
Gleichnis könnte seine Leser zu einem falschen
Vertrauen, das heisst zum Nichtstun, verführen?»

(M. Limbeck). Diese Vermutung ist auf
den ersten Blick hin nicht unbedingt abzulehnen.

Aber es ist nur eine Vermutung. Sicherheit,

so weit diese erreichbar ist, können wir
nur erhalten, wenn wir das Gleichnis im Detail

etwas genauer untersuchen. Aber wir können

jetzt schon das Ergebnis dieser Untersuchung

vorausnehmen: «Bei genauerem Zusehen

zeigt sich, dass Matthäus mit dem Gleichnis

vom Unkraut in seiner Gemeinde dasselbe
erreichen wollte, worauf es auch Markus
angekommen war» (M. Limbeck).

1. Das Gleichnis (Mt 13,24-30)
Das Gleichnis dürfte allgemein bekannt sein.
Da ist ein Mann, der zur Zeit der Aussaat guten
Samen aufseinenAckersäte. Es ist wichtig, dass
hier ausdrücklich darauf hingewiesen wird,
dass der Mann guten Samen säte. Zwar scheint
das selbstverständlich. Aber es könnte ja auch
die Möglichkeit bestehen, dass ein Bauer, der
etwas nachlässig ist, zu wenig genau den
Samen vor der Aussaat kontrollierte und aus
Unachtsamkeit oder Nachlässigkeit Samen
aussäte, der aus Ungeschick oder Missgeschick
oder Verwechslung nicht nur Getreidekörner
«im Sack» hatte, sondern auch noch andere

Samenkörner. Mit der Betonung des «guten»
Samens ist damit eine klare Ausgangssituation

geschaffen, die für den weiteren Verlauf
des Gleichnisses wichtig ist. Nun, im Verlauf
der Zeit zeigte sich, als der Samen zu spriessen
begann, dass mitten unter dem Weizen viel
Unkraut, genauerhin «Lolch», emporspross.
Es muss für die Knechte des Bauern wohl fast
ein schockierender Anblick gewesen sein, als
sie nach und nach feststellen mussten, dass

mitten unter dem Weizen soviel Lolch mit
aufwuchs. Zuerst beachteten sie dies gar nicht.
Denn der Lolch sieht zunächst dem Weizen
sehr ähnlich. Voll Entrüstung gingen daher die
Knechte zum Herrn und fragten ihn: Herr,
hast du nicht guten Samen auf deinen Acker
gesät, woher kommt jetzt das Unkraut? Der
Herr wusste die Antwort sofort. Denn er war
sich klar bewusst, dass er wirklich guten
Samen gesät hatte. Er wusste aber auch, dass es

immer wieder vorkam, dass ein übelwollender
Mitmensch heimlich dieses Unkraut auf den
Acker sät. Das war sehr einfach. Während die
Leute schliefen, kam der Feind des Bauern,
säte das Unkraut unter den Weizen und
schlich sich wieder davon. Daher seine klare,
bestimmte Antwort auf die Frage der Knechte:

Das hat ein Feind von mir getan.
Damit findet der erste Teil des Gleichnisses
seinen Abschluss. Aber jetzt stellte sich die
Frage: Was tun? Mit dieser Frage beschäftigt
sich der zweite Teil des Gleichnisses. Die
Knechte wissen oder meinen zu wissen: Soll
doch noch eine gute Ernte entstehen, gibt es

nur eines: Wir müssen den Lolch ausreissen
gehen, damit die gute Saat noch richtig gedeihen

kann und reiche Frucht bringt. Eigentlich
ist das eine ganz logische, vernünftige Uberle-



gung. Aber, und hier kommen wir zum Kern
dessen, was Jesus mit dem Gleichnis sagen
will. Der Herr sagt zu diesem Vorschlag: Nein,
reisst den Lolch nicht aus. Wir können uns die
überraschten, ungläubigen Gesichter der
Knechte vorstellen. Das scheint ihnen doch

ganz unvernünftig. Der Herr muss die
erstaunten Gesichter gesehen haben, und so

begründet er auch sein Nein: Wenn ihr versucht,
den Lolch auszujäten, der ja dem Weizen so
ähnlich sieht, dann besteht die grosse Gefahr,
dass ihr mit dem Unkraut auch den Weizen
ausreisst. Also: Um ja keine gute Saat, keine
Weizenpflanze, auch nicht eine einzige, zu
zerstören, nimmt der Herr einen verminderten
Ernteertrag in Kauf. So wertvoll ist für ihn
jede einzelne Weizenpflanze.
Aber wie nun das Unkraut vom Weizen trennen?

Der Herr weiss schon, wie das möglich ist,
ohne beim Weizen Schaden anzurichten. Lasst
beides wachsen bis zur Ernte! Wenn Weizen
und Lolch reif sind, dann kann man sie gut
voneinander unterscheiden. Dann kann man
die Aussonderung vollziehen, ohne beim Weizen

Schaden anzurichten. Und das will der
Herr aufalle Fälle verhindern: der Weizen darf
keinen Schaden erleiden. Keine einzige Wei-
zenpflanze darf zerstört oder weggeworfen
werden. So gross ist die Sorge des Herrn für den

Weizen, seine Liebe zu diesen guten, heilbringenden

Pflanzen.
M. Limbeck erklärt diesen ganzen Vorgang so:

«Wer den Lolch zu früh jätet, läuft Gefahr, an
seiner Stelle Weizen auszureissen. Wer ihn
aber erst dann entfernt, wenn er sich durch
seine Frucht vom Weizen unterscheiden lässt,
muss mit dem Unkraut unter Umständen
auch Weizen vernichten, da sich bis dahin die
Wurzeln des Unkrauts mit denen des Weizens
verflochten haben. Aus diesem Grund liess

man in Palästina den Lolch teilweise bis zur
Ernte stehen. Erst der Schnitter, der das
Getreide mit der Sichel schnitt, liess den Lolch
fallen und verhinderte damit, dass das
Unkraut auch noch in die Garben kam.»

2. Die Kernaussage des Gleichnisses

Wenn wir das Gleichnis aufdiese Weise etwas
meditativ durchdenken und analysieren, ist es

nicht schwer, herauszufinden, was Jesus mit
diesem Gleichnis sagen und lehren wollte: «Je¬

sus lehnt es ah, das Wachstum des Guten durch

Ausrottung des Bösen zu unterstützen» (M.
Limbeck). Zwar entspricht die Existenz des Bösen,
des «Unkrautes» nicht dem Willen Gottes:
«Ein Feind hat dies getan» (Mt 13, 28). Trotzdem

lehnt Jesus alle Versuche ab, durch
irgendwelche gewaltsamen Aktionen das
«Unkraut» unter uns entfernen zu wollen. Jesus
kennt uns Menschen zu gut. «Wir sind nicht
nur unfähig, Böses bereits in seinen Anfängen
als solches zu erkennen, so dass wir immer in
Gefahr stehen, irrtümlicherweise Gutes im
Ansatz zu zerstören. Wir können auch das
erkennbar gewordene <Unkraut> nicht aus der
Welt entfernen, ohne Gutes mitzuvernich-
ten» (M. Limbeck).
Natürlich kommen uns bei solcher grosszügiger,

geduldiger Einstellung gegenüber dem
Bösen Einwände und Bedenken. Besteht da
nicht eine grosse «Ansteckungsgefahr» für die
Guten durch die Schlechten. Diese halten sich
nicht an Gottes Weisungen und mühen sich
nicht um das Gute. Und da liegt doch, das
wissen wir aus Erfahrung, die Gefahr nahe,
dass die Guten durch das schlechte Vorbild der
Schlechten und erst recht durch ihre schlechten

Handlungsweisen verdorben werden.
«Erweckt eine Familie, eine Gemeinde, eine
Gesellschaft, die in ihrem Raum alles - duldet,
nicht doch den Eindruck, als ob das Verhalten
des einzelnen aufs Ganze gesehen gleichgültig
sei? Wird bei einer derartigen Zurückhaltung
nicht doch übersehen, dass das Unkraut den
Wachstumsprozess des Weizens sehr
beeinträchtigen kann?» (M. Limbeck).
Allerdings sind das rein menschliche
Überlegungen, die von einer falschen Voraussetzung
ausgehen. Diese falsche Voraussetzung, die
sich immer wieder einschleicht und bemerkbar

macht, ist der Meinung, wir, die Glaubenden,

müssten die Gottesherrschaft schaffen,
wir als Jesu Jünger wären für die Verwirklichung

der Gottesherrschaft verantwortlich,
wir müssten beim Aufbau der Gottesherrschaft

mit unseren Möglichkeiten rechnen.

3. Nicht wir,
Gott verwirklicht die Gottesherrschaft
Hier bei dieser falschen Voraussetzung setzt
Jesus mit seinem Gleichnis ein und will uns
davon befreien. Die Gottesherrschaft ist nicht



Ein Sämann ging ans. Holzschnitt aus einem

Wiegendruck um 1485-

unser Werk, sondern das Werk Gottes
beziehungsweise das Werk Jesu, des Menschensohnes.

Das betont Matthäus gerade mit dieser
Benennung: Jesus, der Menschensohn. Als
einziger der Evangelisten bezeichnet er die
Gottesherrschaft, das Himmelreich auch als das
«Reich des Menschensohnes» (vgl. Mt 13,41;
16, 28; 20, 28).
Wir dürfen deshalb bei der Verwirklichung
der Gottesherrschaft nicht nur mit unseren
Kräften rechnen. Das zeigen die andern
Gleichnisse. Da ist das Gleichnis vom
Senfkorn. Es ist das kleinste der Samenkörner.
Wenn es aber ausgewachsen ist, ist es grösser
als alle andern Gewächse. Da ist neben den
Samengleichnissen das Gleichnis vom Sauerteig,

den eine Frau nahm und unter einen grossen

Trog Mehl mischte, bis das Ganze durchsäuert

war (Mt 13, 33). Alle diese Gleichnisse
wollen immer ein und dasselbe sagen: Die

Gottesherrschaft wächst aus eigener Kraft.
«Sie hängt in ihrem Wachstum nicht von un-
sern <Kraftakten) ab, sondern von unserer
Bereitschaft, es nach seinen Gesetzen unter uns
wachsen zu lassen» (M. Limbeck).
Wenn wir das anwenden auf das Gleichnis
vom Lolch im Weizen, dann kann das heissen:
Das Wachstum der Gottesherrschaft in unserer

Welt hängt vom Vertrauen ab, das wir ihm
und seinem Herrn entgegenbringen. «Für
bestimmte Gemeinden - wie etwa für die des
Matthäus - kann dieses Vertrauen auch
bedeuten: Unkraut wachsen zu lassen und allen
Neigungen, zwischen Guten und Bösen in der
Gemeinde zu scheiden, zu widerstehen.
Vielleicht verstehen wir es jetzt besser, weshalb
Matthäus lieber das Gleichnis vom <Lolch unter

dem Weizen> als das Gleichnis <Von der
selbstwachsenden Saat) niederschrieb, als es

ihm (wie Markus) um das Vertrauen seiner
Gemeinde in das Wachstum der Gottesherrschaft

ging» (M. Limbeck).

4. Wann und wie
vollendet Gott die Gottesherrschaft?

Die Gottesherrschaft ist nicht unser Werk,
sondern das Werk Gottes beziehungsweise Jesu.

Wann aber und wie bringt Gott seine
Herrschaft voll zum Durchbruch, wann
vollendet er die Gottesherrschaft, so dass alles
Lebensfeindliche endgültig vernichtet, alles
Leben zur höchstmöglichen Entfaltung gelangt.
Hier wird uns vielleicht spontan ein Stichwort
einfallen, das wir früher einmal gelernt und oft
gehört haben, und das eben jenes endgültige
Handeln bezeichnet, durch welches Gott seine
Herrschaft endgültig zum Durchbruch bringt
und vollendet. Ich meine die Rede vom
«Endgericht»

Es ist aber wichtig, das mit «Endgericht»
Gemeinte richtig zu verstehen. Es geht dabei
nicht um ein Handeln Gottes, das erst am
Ende der Welt einsetzt. Gewiss geht es beim
«Endgericht» um die «Vollendung des
Heilshandelns Gottes durch Christus in dem Sinne,
dass Gott nun endgültig Gut(e) und Bös(e)
<scheidet>. Es geht darum, dass Gott seine
Herrschaft und damit <das Gute> endgültig
und universal durchsetzt, so dass es durch das
Böse (die Sünde) und den Tod nicht mehr



angefochten werden kann. Dabei geht es

gleichzeitig um die Verendgültigung von dem,
was in der Geschichte geworden und um dessen

neuschöpferische Vollendung durch Gott:
das individuell und kollektiv Gewirkte geht
irgendwie in die Zukunft ein» (H. Halter).
Es besteht also eine Kontinuität zwischen
irdischer Geschichte und göttlicher Vollendung
der Gottesherrschaft, die durch Jesus herauf-
geführte Gottesherrschaft, wobei die Kontinuität

beziehungsweise «Identität» allein in
Gott begründet liegt. Dabei ist nicht zu
vergessen, dass es beim Endgericht um ein eigentliches

Vollendungshandeln Gottes geht. Die
Gottesherrschaft wird im Endgericht vollendet

durch das Handeln Gottes.
Bei diesem Vollendungshandeln Gottes geht
es um zwei Dimensionen der endgültigen und
universalen Aufrichtung der Herrschaft Gottes,

die man nicht trennen kann: Gott wird das

Gute definitiv durchsetzen, und er wird das Böse

mitsamt dem Tod endgültig überwinden.
Zur Durchsetzung des Guten: Gott «rettet»
in der Erlösung des Menschen (und mit ihm
der ganzen Schöpfung) durch den Tod
hindurch beziehungsweise durch das Ende der
Weltgeschichte hindurch die guten «Früchte»
(des Geistes) oder die «Ernte» menschlichen
Wirkens in der Welt(geschichte), die durch
sein schöpferisch-freies Handeln ermöglicht
werden; er bewahrt sie, indem er sie vollendet,
und zwar so, dass die Menschen in der
Gemeinschaft mit Gott und untereinander die

«Früchte» der «Ernte» gemeinsam geniessen
können.
Zur Überwindung des Bösen: Es gibt leider
auch eine Kontinuität des Bösen. Der endgültige

Sieg über das Böse und den Tod ist auch
Gericht, wobei der Sieg über das Böse keine
Vernichtung der Bösen zu sein braucht, wie es

die Apokalyptik und menschliches Vergel-
tungs-, ja Rachedenken grausam ausmalen.
Die endgültige Überwindung des Bösen durch
Gott entzieht sich unserer Vorstellungskraft
(H. Halter).
Wenn wir das «Endgericht» als Vollendung
der Gottesherrschaft so sehen, dann verliert
der Gerichtsgedanke seinen Schreckenscharakter.

Ja, er wird sogar zum individuellen und
universalen Hoffnungsinhalt. «Dieser Tatbestand

wird in der Sehnsucht der Menschen -
insbesondere der Armen und Unterdrückten -
nach einem Weltgericht und in der neu
entdeckten Hoffnungssprache der Theologen und
Synoden vielfach ausgedrückt. Erhofft wird
die Aufrichtung der mit Füssen getretenen
Rechte, die ausgleichende Gerechtigkeit, die
Richtigstellung der Welt, die Aufhebung
ungerechter Urteile, die Wiederherstellung der
Lebensrechte der Geschöpfe Gottes, insbesondere

der Armen, die endgültige Befreiung von
allem Bösen und allem Übel, kurz: das, was
Paulus in Rom 14,17 als Gottesherrschaft
beziehungsweise Reich Gottes definiert:
(Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen
Geiste>» (H. Halter).

Ob sich das christliche
Menschenbild

gegen neuheidnische
Auffassungen
durchzusetzen vermag,

hängt vom Einsatz
der Christen ab,

der Mütter, der Väter,
der Politiker, der Lehrer.

Bruno Stephan Scherer


	Die Samengleichnisse. 3

