
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 10

Artikel: Vom Sinn des Advents

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn des Advents

P. Ambros Odermatt

Advent - das Wort weckt in uns allen eine
Fülle von Empfindungen, Erwartungen und
Erinnerungen. Zwei Vorstellungen stehen dabei

wohl im Vordergrund: Advent hat etwas
zu tun mit Verheissung und Anruf; etwas, das
auf uns zukommt, und etwas, was wir tun
sollen. Wäre das, was auf uns zukommt, nur
gerade das bevorstehende Weihnachtsfest,
würden wir unsere Erwartungen allzu sehr
einschränken. Was kommt, ist mehr als ein Fest.

Der Advent der ersten Christen

Der Name Advent bezeichnet eigentlich ein
anderes Kommen. Advent meint ursprünglich,

das heisst im heidnisch-römischen Altertum,

die Ankunft des Herrschers, also des
römischen Kaisers, in einer dafür besonders
ausersehenen Stadt. Die Ankündigung eines
solchen Kommens setzte alles in Bewegung. Für
den kaiserlichen Besucher muss die Stadt ein
neues Gesicht erhalten. Verfallene Anlagen
und Gebäude werden wieder in Stand gesetzt.
Man baut neue Strassen. Keine Kosten werden
für den Empfang gescheut. Die Huld und das

Wohlgefallen des Kaisers rechtfertigen den

ganzen Aufwand. Seine Grosszügigkeit wird
alle Auslagen wieder aufwiegen.
Solche Erfahrungen blieben nicht ohne Ein-
fluss aufdie ersten Christen, die im damaligen
Römerreich lebten. Sie hatten allen Grund,
die Ankunft, den Advent ihres Herrn, des
Herrschers der Herrscher, zu erwarten und zu
bedenken. Er selber hatte ja seinen Jüngern vor
dem Heimgang zum Vater die baldige
Wiederkehr versprochen: «Noch kurze Zeit, dann
seht ihr mich nicht mehr, und wieder eine
kurze Zeit, dann werdet ihr mich sehen» (Joh

16, 16). So konnte Paulus schreiben: «Freut
euch im Herrn zu jeder Zeit!... Der Herr ist
nahe» (Phil 4, 4-5). Und am Schluss des Neuen

Testaments stehen die Worte: «Ja, ich
komme bald» (Offb 22,20). Sein Advent
wird das Antlitz der Erde erneuern, nicht
durch die Anstrengung von Menschen,
sondern durch sein Erscheinen selbst. So lebten
die ersten Christen in der Erwartung des
kommenden Herrn, ohne eine Adventszeit in unserem

Sinne zu kennen. Dabei hörten sie besonders

aufmerksam auf den Ruf zur Wachsamkeit,

den sie aus den Gleichnisreden Jesu
kannten (vgl. Mt 24, 43-25, 13). Doch wuss-
ten sie auch, dass der Zeitpunkt seines zweiten
Erscheinens nicht im voraus berechnet werden
kann, nur der Vater im Himmel kennt ihn
(vgl. Mk 13,32).

Der Ursprung des heutigen Advents

Jahrhunderte gingen vorbei, ehe die Kirche
den Advent im heutigen Sinn zu feiern
begann. Seit Anfang des 4. Jahrhunderts wurde
in Rom am 25. Dezember die erste Ankunft
des Herrn, seine Geburt in Bethlehem, in
einem eigenen Fest feierlich begangen. Dieses
Weihnachtsfest bekam im Abendland - ähnlich

wie Ostern - eine Vorbereitungszeit, den
Advent. Erste Spuren davon finden sich nun
aber nicht, wie man vermuten könnte, in
Rom, sondern in Gallien (Frankreich) und in
Oberitalien. So ist eine Fastenordnung des
Bischofs Perpetuus von Tours (+490) erhalten
geblieben, die für die Zeit vom Fest des hl.
Martin (11. November) bis Weihnachten
wöchentlich ein dreimaliges Fasten als Vorbereitung

auf das Weihnachtsfest fordert. Weiteres



über die Gestaltung dieser vorweihnachtlichen

Zeit erfahren wir allerdings nicht aus
diesem Dokument.
Um die Mitte des 5. Jahrhunderts zeigen sich
bereits etwas deutlichere Hinweise in Ravenna
(Oberitalien). Nach 430 wurde Petrus
Chrysologus Bischof dieser Stadt, der damaligen
Residenz des weströmischen Kaisertums. Unter

seinen Predigten finden sich einige, die er
in der vorweihnächtlichen Zeit gehalten hat.
Aus ihnen geht hervor, dass damals in Ravenna

der Brauch bestand, an zwei oder drei Sonntagen

vor Weihnachten jener Ereignisse zu
gedenken, die der Geburt des Herrn nach den
biblischen Berichten unmittelbar vorausgingen.

In diesen Zeugnissen steht die Erwartung
der Geburt Christi im Mittelpunkt.
Erst unter Papst Gregor d.Gr. (590-604) ist
für Rom eine Adventszeit mit vier Sonntagen
bezeugt. Ausserhalb von Rom gab es auch
Vorbereitungszeiten von fünf und sechs
Wochen. Immer noch liegt aber in dieser Zeit der
Akzent der adventlichen Texte auf dem Kommen

des Herrn im Fleische. Allerdings wird
die endzeitliche Wiederkunft Christi auch
erwähnt. In ihr vollendet sich ja, was mit der
ersten Ankunft in Bethlehem seinen Anfang
nahm. Darum fehlt diese Sicht nie ganz in der
weihnächtlichen Vorbereitungszeit.
Ganz in den Vordergrund rückt diese endzeitliche

Erwartung als Thema des Advents mit
dem Auftreten der irischen Mönche in Gallien.

Die Glaubensboten aus Irland, unter
ihnen etwa der hl. Kolumban (530-615),
verbreiteten durch ihre Predigt vor allem den
Bussgedanken. So wird die Adventszeit in den
Gegenden Galliens zu einer eigentlichen Busszeit,

was sich schon unter Bischof Perpetuus
von Tours abzuzeichnen begann. In den Messfeiern

werden das Gloria und Halleluja weggelassen

und violette Messgewänder getragen.
Zwischen Gallien und Rom bestanden immer
rege liturgische Austauschbeziehungen. So

wird schliesslich im 12. Jahrhundert die römische

Adventszeit ebenfalls von diesem
Busscharakter beeinflusst. Auch in Rom entfällt
nun das Gloria und man trägt violette liturgische

Kleidung. Doch wird entgegen dem
gallischen Brauch der Gesang des Halleluja für die
weihnächtliche Vorbereitungszeit beibehalten.

Das ist ein deutlicher Hinweis darauf,

dass man in Rom den Advent nicht als eigentliche

Busszeit betrachtete.

Der bleibende Grundgehalt des Advents

Dieser kurze Blick in die Geschichte zeigt
deutlich, dass unterschiedliche Einflüsse im
Verlauf der Zeit die Entwicklung und den
Geist des Advents geprägt haben. Dieser
Tatsache hat die Neuordnung des Kirchenjahres
im Anschluss an das Zweite Vatikanische
Konzil Rechnung getragen. Der ursprüngliche
Sinn des Advents sollte wieder deutlicher in
Erscheinung treten. Die weihnächtliche
Vorbereitungszeit ist nicht in erster Linie eine
Busszeit im Hinblick auf das kommende
Gericht bei der Wiederkunft des Herrn am Ende
der Zeiten. Es handelt sich vielmehr um die
Vorbereitung auf die Feier der Menschwerdung

des Herrn an Weihnachten (erste
Ankunft); von hier aus richtet sich dann der Blick
auf die Wiederkunft des Erlösers, auf die Pa-
rusie (zweite Ankunft), doch soll es eine frohe
und zuversichtliche Ausschau sein. Die neue
«Grundordnung des Kirchenjahres und des
Kalenders» von 1969 bringt das klar und
deutlich zum Ausdruck:
«Die Adventszeit hat einen doppelten
Charakter: sie ist einerseits Vorbereitungszeit auf
die weihnächtlichen Hochfeste mit ihrem
Gedächtnis des ersten Kommens des Gottessohnes

zu den Menschen. Anderseits lenkt die
Adventszeit zugleich durch dieses Gedenken die
Herzen hin zur Erwartung der zweiten
Ankunft Christi am Ende der Zeiten. Unter beiden

Gesichtspunkten ist die Adventszeit eine
Zeit hingebender und freudiger Erwartung»
(Nr. 39).
Der offizielle Kommentar zu diesem nachkon-
ziliären Dokument, erarbeitet im Auftrag des
«Rates zur Ausführung der Liturgiekonstitution»,

unterstreicht in diesem Zusammenhang

das bereits Gesagte; bemerkenswert ist
dabei die Begründung am Schluss, warum in
der Adventszeit das Gloria an Sonntagen nicht
gesungen wird. Hier der Text in vollem Wortlaut:

«Während Osterzeit und österliche Busszeit,
Weihnachtszeit und Epiphaniezeit allen Riten
gemeinsam sind, gibt es die Adventszeit nur
im Westen. Sie wurde zur Vorbereitung der



Gläubigen aufdie Weihnachtsfeier eingeführt
und nahm bald auch eschatologischen
Charakter an. Sie begeht die zweifache Ankunft
des Herrn: seine Ankunft bei den Menschen
und seine Ankunft am Ende der Zeiten.
Bei der liturgischen Erneuerung behält der
Advent seine Zeitdauer von vier Wochen.
Doch gilt er nicht mehr als blosse Busszeit;
vielmehr ist er eine Zeit freudiger Erwartung.
Wenn an den Sonntagen dieser Zeit das Gloria
nicht verwendet wird, geschieht das aus einem
anderen Grund als in der österlichen Busszeit:
Der Gesang der Engel an Weihnachten soll
wieder wie etwas Neues erklingen.»

Adventliches Beten mit der Kirche

Diesen bleibenden Grundgehalt des Advents

- das Zurückblicken auf die erste Ankunft des

Herrn und der Ausblick auf die zweite
Ankunft in froher Erwartung - bringen einige der
Tagesgebete der Adventszeit im neuen römischen

Missale Papst Pauls VE von 1970 besonders

gut zum Ausdruck. Der Ubersetzung dieser

ursprünglich lateinischen Gebete für das
Messbuch der Bistümer des deutschen Sprachgebiets

(1975) ist es gelungen, auf einfühlsame

Weise gerade diese Hauptakzente zur
Geltung zu bringen. Das war keine leichte Aufgabe,

denn es handelt sich da um sehr alte, knapp
formulierte Orationen, die aus der erwähnten
Anfangszeit des Advents stammen.
Zwei liturgische Handschriften haben uns diese

Gebete überliefert. Das eine Dokument ist
die in Lugano aufbewahrte Pergamentrolle
aus Ravenna; sie wurde im 7./8. Jahrhundert
geschrieben und enthält in ihrem jetzigen
Zustand 42 Gebete; sie ist bekannt unter dem
Namen «Rotulus von Ravenna». Das andere
Dokument ist eine Art Messbuch mit den für
den Vorsteher der Eucharistiefeier bestimmten

Texten (Sakramentar); es trägt den
Namen «Altgelasianum», so benannt nach einer
irrtümlichen Zuweisung an Papst Gelasius I.
(492-496); erhalten ist es nur in einer
Abschrift aus der Mitte des 8. Jahrhunderts, die
in Gallien angefertigt wurde; hier finden sich
37 Orationen zum Advent.
Die folgenden vier Tagesgebete der Adventszeit

können uns etwas vom ursprünglichen
Geist dieser Zeit vermitteln. Die zwei ersten

stammen aus dem eben erwähnten
«Altgelasianum»; die beiden anderen sind dem «Rotulus

von Ravenna» entnommen.

«Gnädiger Gott,
du erfüllst uns mit Freude
über das Kommen deines Sohnes in

unserem Fleisch.
Schenke uns bei seinem Kommen in

Herrlichkeit
das ewige Leben, das du uns verheissen

hast.» (21. Dezember)

Dieses Gebet zeigt in sehr knappen Worten,
aber um so eindrücklicher, dass uns die Feier
der Geburt Jesu aufdie endgültige Begegnung
mit ihm vorbereiten soll. Mit seiner ersten
Ankunft beginnt in uns das, was er bei seinem
zweiten Kommen vollenden wird. Mit der Bitte

um «das ewige Leben» ist indirekt auch auf
das Letzte Gericht bei seiner Wiederkunft
verwiesen. Doch liegt über dem ganzen Text eine
frohe und zuversichtliche Stimmung, denn
wir werden mit Freude erfüllt über die
Ankunft des Erlösers in unserem Fleisch.

«Hilf uns, Gott,
dass wir voll Freude in diesen Tagen
die Ankunft deines Sohnes erwarten.
Nimm alle Trägheit von uns
und mache uns bereit, zu wachen und

zu beten,
damit uns Christus nicht schlafend findet,
wenn er kommt und anklopft.»
(Montag, 1. Adventswoche)

Auch in diesem Gebetstext scheint der doppelte
Charakter des Advents deutlich auf. Doch

wird hier in besonderer Weise die endzeitliche
Sicht des Advents Christi unterstrichen. Man
kann aus dieser Oration sogar noch in etwa
heraushören, dass nach altchristlichem
Verständnis die Ankunft des Herrn während der
gottesdienstlichen Feier erwartet wurde. Im
Text kommt die ganze Spannung von Gegenwart

und Erwartung zum Ausdruck. Die darin
geforderte Wachsamkeit ist im Neuen Testament

jene Grundhaltung, die uns auf die
endgültige Begegnung mit dem Herrn vorbereiten

soll. Eindeutig angespielt wird auf das
Gleichnis vom wachsamen Knecht (Mt



24, 45-51) und von den 10 Jungfrauen mit
den Öllampen (Mt 25,1-13). Weiter wird
darauf hingewiesen, dass diese Erwartung
«voll Freude» durch das Gebet getragen und
genährt werden muss: «Wacht und betet
allezeit, damit ihr allem, was geschehen wird,
entrinnen und vor den Menschensohn hintreten
könnt» (Lk 21, 36) und Paulus mahnt: «Lasst
nicht nach im Beten; seid dabei wachsam und
dankbar» (Kol 4, 2).

«Allmächtiger Gott,
lass deine Herrlichkeit
in unseren Herzen aufstrahlen
und nimm den Todesschatten der Sünde

von uns,
damit wir bei der Ankunft deines Sohnes
als Kinder des Lichtes offenbar werden.»
(Samstag, 2. Adventswoche)

In dieser Oration wird nochmals auf andere
Weise deutlich, dass sich die weihnächtlichen
Adventsgebete nicht nur auf das Ereignis der
Geburt Jesu beschränken. Sie behalten das

ganze Werk der Erlösung, das Christus für uns
getan hat, im Auge. Advent und Weihnachten
können nicht getrennt werden von Karfreitag
und Ostern. Das österliche Thema vom
Aufstrahlen des Lichtes, das Christus ist, klingt
hier an. Durch Tod und Auferstehung des

Herrn werden die «Todesschatten der Sünde»
von uns genommen. Adventliches und österliches

Licht stammen aus derselben Quelle. Es

ist der Auferstandene, der Sünde und Tod
überwunden hat. Wenn wir uns von seinem
Licht erfüllen lassen, werden wir «als Kinder
des Lichtes offenbar werden», bei der ersten
wie bei der zweiten Ankunft des Herrn.

«Vater im Himmel,
du hast die selige,
ohne Sünde empfangene Jungfrau Maria
dazu erwählt, dein ewiges Wort

aufzunehmen.

Du hast sie zur Wohnstatt Gottes gemacht
und mit dem Licht des Heiligen Geistes

erfüllt.
Gib uns die Gnade,
gleich deiner demütigen Magd
stets deinem Willen zu gehorchen.»
(20. Dezember)

Hier erscheint Maria als die grosse Gestalt des
Advents. Ihre Rolle wird im neuen Missale in
der Adventszeit überhaupt vermehrt ins Licht
gerückt. Das Messformular des 4. Adventssonntags

sowie die Tagesgebete vom 17.
Dezember an machen das deutlich. Am Anfang
unserer Oration steht im lateinischen Text die
«unbefleckte Jungfrau», die das
«unaussprechliche Wort» empfangen hat. Das ganze
Gebet ist geprägt vom Bild der Verkündigung.

Zur Verkündigungsszene gehört das Ja-
Wort Mariens: «Mir geschehe, wie du es gesagt
hast» (Lk 1, 38); dadurch erweist sie sich als
die Magd des Herrn. Diesen Zusammenhang
mit dem Verkündigungsevangelium
unterstreicht unser Gebetstext mit dem Wort von
der «demütigen Magd». Um ihre Haltung der
Hingabe müssen auch wir immer wieder
bitten. Dieses Tagesgebet zeigt uns des weiteren
auf schöne Weise, dass Maria - seit es den
Advent gibt - als zentrale Figur die
weihnächtliche Vorbereitungszeit erfüllt.
Im Anschluss an diese kurze Betrachtung von
vier «offiziellen» Adventsgebeten wäre es
vielleicht eine kleine Anregung, in den kommenden

Adventstagen wieder einmal bewusster
auf die Gebete der Kirche zu achten und zu
hören. Sicher, es sind Texte aus längst vergangener

Zeit. Aber gerade in ihrer Schlichtheit
und in ihrer Beschränkung auf das Eigentliche
vermitteln sie uns den wahren Geist des

Advents. So können sie unser persönliches Beten
und Betrachten in dieser stimmungsvollen,
aber oft so hektischen Zeit bereichern und
vertiefen. Weihnachten wird nicht ohne uns, aber
auch nicht durch uns. Weihnachten ist es

geworden, weil Gott selber in seinem Sohn bei
uns angekommen ist. Sein Licht möge in der
adventlichen Vorbereitungszeit auch unsere
Herzen erreichen und erneuern.


	Vom Sinn des Advents

