
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 7

Artikel: Die Gleichnisse Jesu im Dienste seines Messianischen Wirkens

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gleichnisse Jesu
im Dienste seines messianischen Wirkens

P. Anselm Bütler sei

P. Anselm Bütler sei. wusste klar um seinen
Krankheitszustand und darum auch um seine

stetig abnehmende Leistungsfähigkeit. Er hat
deswegen, solange er sich noch dazu fähig fühlte,
an Beiträgen für unsere Zeitschrift gearbeitet. So

hinterliess er mehrere Artikel, die sich alle mit den
Gleichnissen Jesu befassen. Wir sehen es als eine

Pietätspflicht ihm gegenüber an, diese hinterlas-
senen Beiträge seinen vielen Leserinnen und
Lesern nicht vorzuenthalten und werden sie nach
und nach hier veröffentlichen.

Jesu Sendung vom Vater bestand darin, das
endzeitliche Gottesvolk zu sammeln und zu
bilden. Zu diesem Zweck wollte Jesus Israel
wieder zu jenem Gottesvolk sammeln, zu dem
es Jahwe berufen und erwählt hatte. Durch
dieses erneuerte Israel als Gottesvolk sollten
alle Menschen zum universalen Gottesvolk
gesammelt und so die universale Gottesherrschaft

aufgerichtet werden, in der Gottes
Schöpfungsziel volle Wirklichkeit werden
sollte: die grosse, friedlich geeinte Völkerfami-
lie, Gott mitten unter seinem Volk, sein Volk
in Friede und Glück geeint, versammelt zum
grossen beglückenden Mahl der Gottesfami-
lie. Das war Jesu messianische Sendung, die er
an seinem Volk ausüben sollte. Jesus hat diese

Sendung vollzogen durch zwei Arten seines
Wirkens: durch seine Worte und seine Taten.
In den vorausgehenden Artikeln habe ich
ausführlich die Taten Jesu dargestellt: die
Sündenvergebung, die Austreibung von Dämonen,

die Krankenheilungen. Diese Taten
offenbaren und verwirklichen anfanghaft die
Gottesherrschaft. Auch die Worte Jesu dienen
dem gleichen Zweck: auch sie offenbaren und
verwirklichen anfanghaft die Gottesherr¬

schaft. Sie lassen die Gottesherrschaft, das
Reich Gottes unter den Menschen, Wirklichkeit

werden und wollen das Volk zu einem
messianischen Volk umgestalten, durch das
Gott seine Herrschaft in der Schöpfung
aufrichten kann. Wie wir bei den Taten Jesu drei
Gruppen unterscheiden können: Sündenvergebung,

Dämonenaustreibung, Krankenheilung,

so können wir auch bei den Worten Jesu
drei Gruppen unterscheiden: die eschatologi-
sche Kernbotschaft, seine ethischen Weisungen,

seine Gleichnisse. In Nr. 6, 7, und 10 des
letzten Jahrganges habe ich ausführlich über
die eschatologische Kernbotschaft Jesu
geschrieben. In diesem und den folgenden Artikeln

versuche ich das Thema «Die Gleichnisse
Jesu im Dienste seines messianischen
Wirkens» etwas ausführlicher darzustellen.

1. Die Gleichnisreden
wurzeln in Jesu Abba-Erfahrung
Wie die ganze messianische Wirksamkeit Jesu,

so wurzeln auch seine Gleichnisreden in
seiner einmaligen Erfahrung des Gottes Israels
als «abba», als geliebter Vater. Diese Erfahrung

wurde Jesus, in seinem Tauferlebnis
zuteil. Es ist vielleicht gut, diese «Urerfahrung
Jesu» vom Gott Israels als «abba» hier kurz
darzulegen, um die Botschaft der Gleichnisse
umso tiefer erfassen zu können.
Israel hat seinen Gott gleichsam stufenweise
erfahren, Gott hat sich Israel erst nach und
nach geoffenbart, wie er in Wirklichkeit sich
zu seinem Volk, zu den Menschen, zur ganzen
Schöpfung verhält. Den Stammvätern Israels,
Abraham, Isaak und Jakob gab er sich zu
erkennen als «El Schaddai», als Beschützer.



Dem Mose offenbarte er sich als der fürsorgende
«Ich-bin-da-Gott». Aber diese Offenbarung

ist verbunden mit einem Schreck-Erlebnis.

«Der <Ich-bin-da-Gott> erscheint immer
noch wie (verzehrendes Feuer> (Ex 24, 17): im
brennenden Dornbusch, im Blitz und Donner
und in den dunklen (schweren Wolken>, die
über dem Berg Sinai lagern (Ex 19, 16).
Immer noch ist der Schrecken an ihm, und
niemand kann ihn ansehen, ohne zu sterben (Ex
33,20). Einsam steigt Moses zu ihm hinauf
und hält Gemeinschaft mit ihm. Doch es ist
nur eine Gemeinschaft auf Zeit, und die
Herrlichkeit Gottes liegt nur als Widerschein, als

strahlendes Licht, auf seinem Gesicht, das er
mit seinem Schleier verbirgt, um das Volk
nicht zu erschrecken (Ex 34, 29 ff)» (G. Baud-
ler).
So kennt Israel seinen Gott Jahwe unter diesen
beiden Gesichtspunkten: als den fürsorgenden
«Ich-bin-da-Gott» und als den Gott, an dem
Schrecken haftet. Im Verlaufder Zeit ist dieser
zweite Aspekt immer mehr in den Vordergrund

getreten, so dass der Täufer Jahwe
verkündet zwar auch als den «Ich-bin-da-Gott»,
der fürsorgend für sein Volk sorgt, aber vor
allem als den Gott, von dem Schrecken
ausgeht. «Johannes hatte, in der prophetischen
Tradition des Alten Testamentes stehend,
Gott in der Zweiheit von Richtergott und
barmherzigem Vater verkündet, wobei zuerst
das Gericht kommt und sich erst dann und für
die im Gericht Bestehenden die barmherzige
Nähe Jahwes ereignet» (G. Baudler).
Ganz anders offenbart sich Jahwe, der Gott
Israels, Jesus bei dessen Taufe durch den Täufer

Johannes. «Nicht aus der dunklen Wolke,
sondern vom (geöffneten Himmeb her (Mk
1,11) spricht die Gottesstimme zu ihm. Sie

gibt ihm kein steinernes Gesetz, sondern
erkennt ihn als den (geliebten Sohn> an. Ja, Gott
bleibt ihm nicht bloss gegenüber, sondern
zieht als Atem der Liebe und Versöhnung (vgl.
Mk 1,10: (in Gestalt einer Taube>) in ihn ein:
Der Abba-Gottesatem ist sein Lebensatem;
Jesus ist durch ihn (gezeugt) (Mt 1, 20), er ist
eins mit dem Vater (Joh 10,30). Wer ihn
sieht, sieht den Vater (Joh 14, 9). Doch ihn zu
sehen, heisst nicht vor Schrecken zu sterben,
sondern selbst befreit zu werden zum geliebten
Sohn und zur geliebten Tochter des Abba..

Jesus steigt nicht einsam zu Gott hinauf,
sondern Gott steigt zu Jesus und in Jesus zu den
Menschen hinab, (wohnt* unter ihnen (Joh
1, 14), (redet sie aus überstömender Liebe an
wie Freunde und verkehrt mit ihnen>, Vati-
kanum II: Über die göttliche Offenbarung)»
(G. Baudler).
So ist Jahwe Jesus liebend zugeneigt, es ist kein
Gericht erfolgt, keine Scheidung von Spreu
und Weizen hat stattgefunden. Jahwe hat
Jesus aus der Gottesferne befreit und als seinen
geliebten Sohn bestätigt und anerkannt. Das,
was der Täufer als nach dem Gericht
kommend verheissen hat, das neue Lebendigwerden

des mütterlich liebenden «Ich-bin-da-
Gottes» in seinem Volk, hat in Jesu Erfahrung
schon begonnen. Statt zuerst als Rächer und
Richter hat Jahwe sich sofort und unmittelbar
als gütiger Vater, als liebende Mutter, als «ab-
ba» (das heisst als etwa Papa-Mamma), wie
Jesus später sagen wird, ihm erschlossen.
Diese seine neue Erfahrung dessen, wie Gott
sich zu uns Menschen verhält, hat Jesus nun in
seinem öffentlichen Wirken den Menschen
verkündet. Er wird nicht müde, sie neben und
zusammen mit seinen Taten in immer neuen
Gleichniserzählungen den Menschen mitzuteilen.

So bilden die Gleichnisse Jesu gleichsam

das «Urgestein» der Worte und Botschaft
Jesu, wo wir stärker als anderswo seine authentische

Stimme hören, seiner inneren
Vorstellungswelt, seinem Denken und Fühlen begegnen.

Warum verkündet Jesus die Botschaft
von Gott als «abba» in Gleichnissen?

Durch die Gotteserfahrung Jesu bei der Taufe
durch den Täufer im Jordan hat Jesus eine

ganz neue Erkenntnis geschenkt bekommen,
nämlich wie Gott sich zu uns Menschen
verhält: nicht zuerst Richter und Rächer, sondern
sofort und unmittelbar als gütiger Vater, als

liebende Mutter. So kennt Jesus Gott besser
als jeder andere. Und es drängt ihn, diese neue
Kenntnis von Gott den Menschen als Frohbotschaft

zu verkünden und die Menschen zum
Glauben an diesen Gott, der nicht zuerst Richter

und Rächer ist, sondern liebender Vater
und gütige Mutter, zu bekehren. Darum sein

programmatischer Aufruf: Die Herrschaft



Jesus der Lehrer - Bergpredigt von Fra Angelica.

dieses Gottes ist angebrochen. Kehrt um und
glaubt an die Frohbotschaft von diesem Gott,
der sich zu uns Menschen verhält wie ein «ab-
ba» (vgl. Mk 1, 15).
Das war wirklich eine befreiende, frohmachende,

beglückende Botschaft, die den
Menschen die Angst vor Gott nahm. Und eigentlich

wäre zu erwarten gewesen, dass Jesus diese
Botschaft vom abba-Gott den Menschen frei
und offen, direkt und unverstellt verkündet
hätte. So stellt sich die Frage: Warum hat
Jesus diese Botschaft in Form von Gleichnissen
verkündet? Warum hat er nicht direkt von
Gott geredet? Warum hat er das Geheimnis
Gottes und damit verbunden auch das
Geheimnis des Menschen nicht unverhüllt mitgeteilt,

sondern in Form von Gleichnissen?
Ein erster Grund dürfe wohl in der sprachlichen

Eigenart der Gleichnisse liegen. Sie sprechen

den Menschen ganz anders an als direkte
Sachaussagen. Direkte Sachaussagen sprechen
den Verstand an, nicht den ganzen Menschen.
Gleichnisse sprechen den ganzen Menschen an:

sie vermitteln nicht nur Erkenntnisse, sondern
berühren das Herz und locken zum Handeln.
«Die Gleichnisse verkünden uns Handlungen
und Haltungen, kaum Auffassungen und
Ansichten. Sie sind überzeugend und frohmachend,

da sie bei Erfahrungen anknüpfen, zu
eigenen und neuen Erfahrungen einladen und
damit Offenbarungen schenken. Die Gleichnisse

bieten realistisches Material, das dem
Alltag und dem persönlichen und dem öffentlichen

Lebensraum entnommen ist. Sie sind
menschlich und weltlich, setzen keine
theologischen oder religionswissenschaftlichen
Kenntnisse voraus. Zweiundzwanzig
Gleichnissejesu fangen mit einer direkten Frage an.
Man lehrt und lernt mittels des Fragens, mittels

des in Frage stellenden Dialogisierens über
eigene, fremde, anwesende und mögliche
Ansichten. Verschiedene Gleichnisse münden
(zusätzlich) in eine direkte Frage aus, die sich
an die Anwesenden und Zuhörenden wendet.
Bei anderen Gleichnissen steht eine indirekte
Frage in der Mitte 172



Fragen aber setzt die Fähigkeit des
Antworten-Könnens voraus. Konversation, Dialog
und Diskussion sind dabei angestrebt, und
zwar auf dem konkreten Boden des Lebens.
Weil die Gleichnisse Reaktionen hervorrufen,
setzen sie Prozesse, Änderungen, Verbesserungen,

Sehnsüchte in Gang und machen die
Menschen fröhlicher. Weil die Gleichnisse
Konfrontationen darstellen zwischen der
Auffassung Jesu und jener der Zuhörenden und
Gesprächspartner, sind sie ehrfurchtsvolle, die
menschliche Freiheit respektierende
Einladungen in eine bestimmte Richtung, die man
Nachfolge Jesu oder Leben im Geiste nennen
kann.
Mit seinen Gleichnissen lässt Jesus die
Menschen, die das Reich Gottes noch nicht kennen,
den Duft des Reiches Gottes <riechen>. Die
Gleichnisse werden damit Einladungen, (dabei

zu sein>.» (Herman van de Spijker).
Kardinal Carlo Martini gibt noch einen
andern Grund an, warum Jesus nur in Gleichnissen

von Gott redet: um uns Geduld zu lehren:
«Wir sind oft sehr ungeduldig, wenn die Rede

vom Geheimnis Gottes ist und vom Geheimnis

des Menschen. Wir möchten am liebsten
klare Definitionen. Das ist aber letztlich
mangelnde Ehrfurcht vor Gott. Sein Geheimnis ist
das grösste, das es gibt... Wer das Geheimnis
Gottes kennt, der schweigt. So hat es Jesus

getan. Gottes Geheimnis sollen wir zuerst einmal

anbeten, sollen es in Ehrfurcht stehenlassen,

sollen schweigen. In seinen Gleichnissen
lehrt uns Jesus, dass wir eben von Gott und
vom Menschen nur in Annäherungen und
durch Vergleiche reden können. Nie gibt er
uns genaue Anweisungen und Massstäbe. Die
Gleichnisse zielen etwas an, aber sie erreichen
es auch wieder nicht. Das Gleichnis weist uns
darauf hin, dass der Geist Gottes in uns ist,
jener Geist, der auch in Jesus war, und der in
ihm redete.
Der Geist führt uns in das Geheimnis ein. Er
wohnt in mir und in denen, die mir zuhören.
Er gibt uns das Gespür dafür, was <jenseits>
menschlicher Worte ist Nur der Heilige
Geist kann uns erkennen lassen, wie das
Geheimnis Gottes begriffen werden kann. Deshalb

hatJesus wohl in Gleichnissen geredet. Er
kannte den Vater und wusste deshalb, dass

man niemals unvermittelt von ihm reden

kann. Man kann ein wenig erspüren, wer er ist,
wenn man von den Wirklichkeiten des Lebens

ausgeht: Vom Fischfang und von der
Landwirtschaft, von der Arbeit, vom Familienleben,

von den Mahlzeiten und vom Fest, von
Hochzeiten und vom Erlebnis der Freundschaft.

Dort kommt überall eine Dynamik
zum Ausdruck, die menschliche Erfahrung
überbietet und die von Gott her, die seine
Gnade ist. Die Transzendenz (Jenseitigkeit)
wird durch das Gleichnis vermittelt. Sie selbst
ist es, die uns auf sie hin richtet, auf Ursprung
und Ziel von allem.»
Wir könnten so zum Herrn beten, der in
Gleichnissen redet: «. Lass mich erkennen,
Herr, was ein Gleichnis ist. Lass mich in den
Gleichnissen des Lebens, der Geschichte meines

Lebens lesen und so dich sehen Lass uns
dies alles wahrnehmen mit den Augen des

Glaubens. Lass mich, o Herr, auf das Weizenkorn

schauen, das auf der Erde wohnt und sie
verwandelt. Lass mich auf die Heilige Eucharistie

blicken, die der Welt eingestiftet ist und
in den Herzen derer, die sie gläubig und demütig

aufnehmen, hundertfältige Frucht bringt.»


	Die Gleichnisse Jesu im Dienste seines Messianischen Wirkens

