
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 6

Artikel: Vom Sinn des Klosters für uns Laien

Autor: Wallner, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn des Klosters für uns Laien

Dr. Thomas Wallner, Präsident des Vereins der Freunde des Klosters Mariastein

Beschäftigt mich die Frage «Mönchtum» oder
«Kloster», so tritt mir unvermittelt zweierlei
vor Augen: zum einen jenes Bild des scheuen,
barfiissigen singhalesischen Buddhistenmönchs

in seiner safrangelben Kutte, der seinen
breiten, schnitzartigen Palmblattschirm nicht
nur als Sonnenschutz auf seinem Kopfe trägt,
sondern vor allem darum, um sich tatsächlich
oder symbolisch dem weltlichen Einfluss zu
entziehen. Genügsamkeit, Innerlichkeit und
Weltabgekehrtheit, so zeigt das Bildnis, sind
auch im Fernen Osten und in andern Religionen

ein Teil des klösterlichen Lebensideals.
Zum andern schaue ich zurück in die
geschichtliche Ferne, wo die Idee des abendländischen

Mönchtums in Ägypten schon um die
Mitte des 4. Jahrhunderts mit den Einsiedlerkolonien

des Antonius und in den
Gemeinschaftsklöstern der Zönobiten des Pachomius
zu leben begann und ihre segensreiche
Wirkung durch die ausgewogene Regularisierung
des Benedikt von Nursia (480-547) zu
ungeahnter Grösse und Bedeutung entfaltete.
Das stets sich wiederholende Ereignis
«Mönchsgemeinschaft», ununterbrochen
lebendig während Hunderten von Jahren in den
verschiedensten Ausprägungen auf dem gan-
zenErdball,erheischtdurch seine Konstanz und
Kontinuität im wechselvollen Zeitgeist der
Epochen und immer neuen Geistesströmungen

schon an sich Respekt und lässt zugleich
erahnen, dass die Idee des klösterlichen Lebens
Grundsätzliches im Menschen anspricht, das
zeitlos stets und überall - wenn auch bald stärker

und bald schwächer - einem tiefen,
seelischen Bedürfnis zu entsprechen scheint.
Erstaunt es ialso, dass kürzlich ein französischer

Journalist in etwas überspitzter Form

behauptete: Die Kirchen leeren sich; die Klöster

füllen sich? Er mag dabei an eine in letzter
Zeit zunehmende Hinwendung zum
Antirationalen, Religiös-Meditativen gedacht
haben und an die Tatsache, dass weltweit immer
häufiger Gruppen Jugendlicher dem benedik-
tinischen Lebensideal nacheifern wollen.
Grundsätzlichlebtenwirvorallem indenletzten
Jahrhunderten in einer eher klosterfernen,
mitunter sogar klosterfeindlichen Zeit, denn mit
dem Aufschwung der Naturwissenschaften,
mitdemGeistderAufklärungundderFranzösi-
schenRevolutiondes 18.Jahrhundertsverwirk-
lichten sich nicht allein die positiven Forderungen

nachFreiheit, Demokratieund Anwendung
der Menschenrechte, es begann ebenso die
Blütezeit der Verherrlichung des Individuums, der
Diesseitsfreudigkeit und allgemeinen
Säkularisierung, was sich nur allzu oft zu purem
Egoismus und jenseitsfeindlichem Materialismus
übersteigerte, kurz: eine anthropozentrische
Tendenz schien Gott durch den Menschen
ersetzen zu wollen. Dazu bescherte uns der ungeheure

Fortschritt von Industrie und Technik
nicht nur die Linderung so mancher Mühsal,
sondern auch Unruhe, Oberflächlichkeit
sowie die Ablenkung vom Jenseits und von uns
selbst durch eine Informations- und Bilder-
flut, die bisher ihresgleichen suchte, begleitet
von einer niegekannten Mobilität des
Menschen. Diese wird am klarsten augenfällig im
Automobil, das der Einsiedler Abt vor kurzem
trefflich als eine Einrichtung charakterisierte,
der jegliche vertikale Dimension fehle.
Was ist es nun, was diese Errungenschaften
trotz ihrer unleugbaren Vorteile nicht zu
erfüllen vermögen? Was ist es, was uns an ihnen
unbefriedigt lässt? Was ist es, was das klöster-



Die Mönche beim Stundengebet.

liehe Lebensideal auch für uns Laien stets aufs
neue aktuell erscheinen lässt?
Eines der geistig-seelischen Grundbedürfnisse
des Menschen nimmt ganz besonders die bene-
diktinische Klosterregel auf und drückt sie aus
in der unübertroffenen Kurzform des: «ora et
labora» (bete und arbeite)! Diese Regelung
bestimmte seit dem frühen Mittelalter nicht
nur eine eindrückliche Zahl von Mönchskonventen,

sie prägte in ihrer sinnvollen
Ausgewogenheit auch eine der zeitlos gültigen
abendländischen Lebenshaltungen. Ihr Ziel
ist ein ganzheitliches, das Arbeit und Gebet,
Aktion und Kontemplation, Diesseits und
Jenseits, Leib und Seele verbindet, und dass
der Dualismus zwischen Geistigem und
Materiellem, zwischen Himmel und Erde weithin
Gültigkeit erlangte, erhellt etwa daraus, dass

kein Geringerer als der protestantische Berner
Pfarrer und liberal-konservative Schweizer
Dichter Jeremias Gotthelf ihm starken
Ausdruck verlieh in jenem grossen Romanwerk,
welches das Bedeutsame bereits im Titel aus-

149 spricht: «Geld und Geist» und das dem Mate¬

riellen und dem Geistigen je den ihm gebührenden

Platz in aller Ordnung zuweist.
Während die benediktinische Regel mit dem
Dreiklang der Gelübde zu Gehorsam,
Ehelosigkeit und Armut die Mönche selber
anspricht, so ist ihr Grundsatz des geordneten
und massvollen Wechsels zwischen Gotteslob
und Alltagsarbeit auch für jeden Laien ein
sinnvoller und glücklicher Fingerzeig, das
Leben massvoll und geordnet im Wechsel
zwischen Gott und Welt zu gestalten. Ein Lob für
jene Gemeinden, in denen das Glockengeläute
zu verschiedenen Tageszeiten an diese alte,
doch nie veraltete Lebensordnung noch erinnert.

Ein zweiter, ebenfalls bedeutsamer Dualismus
tritt uns in jeder klösterlichen Lebensweise,
nicht nur der benediktinischen, beispielhaft
vor Augen: der wirkungsvolle Wechsel
zwischen der Pflege solidarischer Gemeinschaft
und individueller Hinwendung zu Gott in der
persönlichen Meditation. Dass eine solidarische

Gemeinschaft für uns unverzichtbar
bleibt, ist allen wohl geläufig.



Klostergemeinschaft und Volk bei der Liturgie (Karfreitag).

Doch was in dieser hektischen und lärmerfiill-
ten Zeit uns mehr und mehr entschwindet, ist
die bewährte Einrichtung des «Stillen
Kämmerleins», ist der besinnliche und regelmässige

Rückzug auf uns selbst.
Ein Stück weit ist das «Stille Kämmerlein»
gleichsam das Kloster für uns Laien. Die Stille
zwingt uns zu uns selbst. Da nehmen wir vom
Alltag Abstand. Da stellen wir uns selbst und
unsere Zeit in Frage. Unser Dasein wird vor
Gott relativiert, und wir besinnen uns auf das
rechte Mass des Lebens.
Zwar wäre der Sinn des Klosters für uns Laien
erheblich weiter zu fassen. Die grossen
Verdienste von Nonnen und Mönchen in der
Verkündigung des Wortes Gottes und der Liturgie,

in Gottesdienstgestaltung und Kirchenmusik,

in der Seelsorge und der Krankenpflege,
im Schulwesen und in der Wallfahrt, in der

Mission und nicht zuletzt im kulturellen
Schaffen allgemein sind ebenfalls hoch
anzuschlagen. Und dennoch liegt vielleicht der
wesentlichste Sinn des Klosters für uns Laien in

seiner Vorbildfunktion und Beispielhaftig-
keit, liegt darin, allein durch seine
zeitlosununterbrochene Existenz uns Leichtvergess-
liche und Alltagslärmgestörte immer neu zu
mahnen, uns ständig vorzuleben, dass unser
Dasein stets bestimmt sein soll vom
gegensätzlichen Zusammenspiel von Gott und
Mensch, von Individualität und von Gemeinschaft.

Wenn die Mitglieder des «Vereins der Freunde
des Klosters Mariastein» durch ihr Gebet und
ihre geistige und materielle Unterstützung dazu

beitragen, dass die Strahlungskraft des
klösterlichen Gedankens stets neue Kreise zieht
wie ein ins Wasser eingetauchter Stein, dann
haben sie nicht nur den Zweck des Vereins
erfüllt, sondern darüberhinaus dazu beigetragen,

dass das jahrhundertealte innere Bedürfnis

des Menschen nach jenseitiger Nahrung
gestillt wird nicht durch blosse Schwärmerei,
durch Magisches und Mythisches oder reine
Philosophie, sondern gestillt wird durch den
christlichen Glauben. 150


	Vom Sinn des Klosters für uns Laien

