Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 6

Artikel: Vom Sinn des Klosters fiir uns Laien
Autor: Wallner, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Sinn des Klosters fiir uns Laien

Dr. Thomas Wallner, Prisident des Vereins der Freunde des Klosters Mariastein

Beschittigt mich die Frage « Monchtum» oder
«Kloster», so tritt mir unvermittelt zweierlet
vor Augen: zum einen jenes Bild des scheuen,
barfiissigen  singhalesischen  Buddhisten-
monchsinseinersafrangelben Kutte, derseinen
breiten, schnitzartigen Palmblattschirm nichte
nur als Sonnenschutz auf seinem Kopfe trigt,
sondern vor allem darum, um sich tatsiichlich
oder symbolisch dem weltlichen Einfluss zu
entziehen. Gentigsamkeit, Innerlichkeit und
Weltabgekehrtheit, so zeige das Bildnis, sind
auch im Fernen Osten und in andern Religio-
nen ein Teil des klssterlichen Lebensideals.
Zum andern schaue ich zuriick in die ge-
schichtliche Ferne, wo die Idee des abendlén-
dischen Ménchtums in Agypten schon um die
Mitte des 4. Jahrhunderts mit den Einsiedler-
kolonien des Antonius und in den Gemein-
schaftsklostern der Zonobiten des Pachomius
zu leben begann und ihre segensreiche Wir-
kung durch die ausgewogene Regularisierung
des Benedikt von Nursia (480-547) zu unge-
ahnter Grisse und Bedeutung entfaltete.

Das stets sich  wiederholende Ereignis
«Monchsgemeinschaft», ununterbrochen le-
bendig wihrend Hunderten von Jahren in den
verschiedensten Ausprigungen auf dem gan-
zen Erdball,erheischtdurchseine Konstanzund
Kontinuitit im wechselvollen Zeitgeist der
Epochen und immer neuen Geistesstromun-
gen schon an sich Respekt und lisst zugleich
erahnen, dass die Idee des klosterlichen Lebens
Grundsitzliches im Menschen anspricht, das
zeitlos stets und tberall - wenn auch bald stir-
ker und bald schwicher — einem tiefen, seeli-
schen Bediirfnis zu entsprechen scheint.
Erstaunt es also, dass kiirzlich ein franzosi-
scher Journalist in etwas tberspitzter Form

behauprtete: Die Kirchen leeren sich; die Klo-
ster fillen sich? Er mag dabel an eine in letzter
Zeit zunchmende Hinwendung zum Anti-
rationalen, Religios-Meditativen gedacht ha-
ben und an die Tatsache, dass weltweit immer
hiufiger Gruppen Jugendlicher dem benedik-
tinischen Lebensideal nacheifern wollen.
Grundsitzlichlebtenwirvorallemindenletzten
Jahrhunderten ineiner eher klosterfernen, mit-
unter sogar klosterfeindlichen Zeit, denn mit
dem Aufschwung der Naturwissenschaften,
mitdemGeistder AufklirungundderFranzosi-
schenRevolutiondes 1 8. Jahrhundertsverwirk-
lichten sich nichralleindie positiven Forderun-
gennachFreiheit,Demokratieund Anwendung
der Menschenrechte, es begann ebenso die Blii-
tezeitder Verherrlichungdes Individuums, der
Diesseitsfreudigkeit und allgemeinen Sikula-
risierung, was sich nur allzu oft zu purem Ego-
ismus und jenseitsteindlichem Materialismus
tibersteigerte, kurz: eine anthropozentrische
Tendenz schien Gott durch den Menschen er-
setzen zu wollen. Dazu bescherte uns der unge-
heure Fortschritt von Industrie und Technik
nicht nur die Linderung so mancher Miihsal,
sondern auch Unruhe, Oberflichlichkeit so-
wie die Ablenkung vom Jenseits und von uns
selbst durch eine Informations- und Bilder-
flut, die bisher ihresgleichen suchre, begleitet
von einer niegekannten Mobilitit des Men-
schen. Diese wird am klarsten augenfillig im
Automobil, das der Einsiedler Abt vor kurzem
trefflich als eine Einrichtung charakrerisierte,
der jegliche vertikale Dimension fehle.

Was ist es nun, was diese Errungenschaften
trotz ihrer unleugbaren Vorteile nicht zu er-
fiilllen vermogen? Was ist ¢s, was uns an ithnen
unbefriedige lisst? Was ist es, was das kloster-

148



149

Die Minche beim Stundengebet.

liche Lebensideal auch fiir uns Laien stets aufs
neue aktuell erscheinen lisst?

Eines der geistig-seelischen Grundbedtirfnisse
des Menschen nimmt ganz besonders die bene-
diktinische Klosterregel auf und driickt sie aus
in der uniibertroffenen Kurzform des: «ora et
labora» (bete und arbeite)! Diese Regelung
bestimmte seit dem frithen Mittelalter nicht
nur eine eindriickliche Zahl von Ménchskon-
venten, sie prigte in threr sinnvollen Ausge-
wogenheit auch eine der zeitlos giiltigen
abendlindischen Lebenshaltungen. Ihr Ziel
ist ein ganzheitliches, das Arbeit und Gebert,
Aktion und Kontemplation, Diesseits und
Jenseits, Leib und Seele verbindet, und dass
der Dualismus zwischen Geistigem und Mate-
riellem, zwischen Himmel und Erde weithin
Giiltigkeit erlangte, erhellt etwa daraus, dass
kein Geringerer als der protestantische Berner
Pfarrer und liberal-konservative Schweizer
Dichter Jeremias Gotthelf ihm starken Aus-
druck verlieh in jenem grossen Romanwerk,
welches das Bedeutsame bereits im Titel aus-
spricht: «Geld und Geist» und das dem Mate-

riellen und dem Geistigen je den ihm gebiih-
renden Platz in aller Ordnung zuweist.
Wiihrend die benediktinische Regel mit dem
Dreiklang der Geliibde zu Gehorsam, Ehelo-
sigkeit und Armut die Monche selber an-
spricht, so ist ithr Grundsatz des geordneten
und massvollen Wechsels zwischen Gotteslob
und Alltagsarbeit auch fiir jeden Laien ein
sinnvoller und gliicklicher Fingerzeig, das Le-
ben massvoll und geordnet im Wechsel zwi-
schen Gort und Welt zu gestalten. Ein Lob fiir
jene Gemeinden, in denen das Glockengeliute
zu verschiedenen Tageszeiten an diese alte,
doch nie veraltete Lebensordnung noch erin-
nert.

Ein zweiter, ebenfalls bedeutsamer Dualismus
trict uns in jeder klosterlichen Lebensweise,
nicht nur der benediktinischen, beispielhatt
vor Augen: der wirkungsvolle Wechsel zwi-
schen der Pflege solidarischer Gemeinschaft
und individueller Hinwendung zu Gott in der
personlichen Meditation. Dass eine solida-
rische Gemeinschatt fir uns unverzichtbar
bleibt, ist allen wohl geldufig.



?:* .
i
£
I

o

Klostergemernschaft und Volk bei der Liturgte (Karfreitag).

Doch was in dieser hektischen und lirmerfull-
ten Zeit uns mehr und mehr entschwindet, ist
die bewihrte Einrichtung des «Stillen Kim-
merleins», ist der besinnliche und regelmissi-
ge Riickzug auf uns selbst.

Ein Stiick weit ist das «Srille Kimmerlein»
gleichsam das Kloster fiir uns Laien. Die Stille
zwingt uns zu uns selbst. Da nehmen wir vom
Alltag Abstand. Da stellen wir uns selbst und
unsere Zeit in Frage. Unser Dasein wird vor
Gortt relativiert, und wir besinnen uns auf das
rechte Mass des Lebens.

Zwar wire der Sinn des Klosters fiir uns Laien
erheblich weiter zu fassen. Die grossen Ver-
dienste von Nonnen und Monchen in der Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und der Litur-
gie, in Gottesdienstgestaltung und Kirchen-
musik, in der Seelsorge und der Krankenpfle-
ge, im Schulwesen und in der Wallfahre, in der
Mission und nicht zuletzt im kulcurellen
Schaffen allgemein sind ebenfalls hoch anzu-
schlagen. Und dennoch liegt vielleicht der we-
sentlichste Sinn des Klosters fiir uns Laien in

seiner Vorbildfunktion und Beispielhaftig-
keit, liegt darin, allein durch seine zeitlos-
ununterbrochene Existenz uns Leichtvergess-
liche und Alltagslirmgestérte immer neu zu
mahnen, uns stindig vorzuleben, dass unser
Dasein stets bestimmt sein soll vom gegen-
sdtzlichen Zusammenspiel von Gott und
Mensch, von Individualitit und von Gemein-
schatft.

Wenn die Mitglieder des « Vereins der Freunde
des Klosters Mariastein» durch ihr Gebet und
ihre geistige und materielle Unterstiitzung da-
zu beitragen, dass die Strahlungskraft des klo-
sterlichen Gedankens stets neue Kreise zieht
wie ein ins Wasser eingetauchrer Stein, dann
haben sie nicht nur den Zweck des Vereins
erfiillt, sondern dariiberhinaus dazu beigetra-
gen, dass das jahrhundertealte innere Bediirf-
nis des Menschen nach jenseitiger Nahrung
gestille wird nicht durch blosse Schwirmerer,
durch Magisches und Mythisches oder reine
Philosophie, sondern gestillt wird durch den
christlichen Glauben.



	Vom Sinn des Klosters für uns Laien

