Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 5

Artikel: Die Wunder Jesu : Zeichen der angeborenen Gottesherrschaft. 3
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

113

Die Wunder Jesu:

Zeichen der angebrochenen Gottesherrschaft 3

P. Anselm Biitler

Jesus hat seine 6tfentliche Titigkeit begonnen
mit dem hoffnungsvollen Aufruf und der
trostreichen Ankiindigung: Die Gottesherr-
schaft ist angebrochen! Und er hat sein Wir-
ken, ja sein ganzes Leben in den Dienst dieser
Gottesherrschaft gestelle. Er hat begonnen,
diese Gorttesherrschaft Wirklichkeit werden
zu lassen. Ein besonderes Zeichen, wirksames
Zeichen dafiir waren die Wunder, die er ge-
wirkt hat: Siindenvergebung, Krankenhei-
lung, Befreiung von Didmonen usw.

Dabei ist nicht so schr die Tatsache entschei-
dend, dass Jesus Wunder gewirkt hat, sondern,
welche Deutungerihnengab, eben: Zeichender
anbrechenden Gottesherrschaft. «In den Hei-
lungswundern, Démonenbannungenoder Ret-
tungswundern, die er da und dort wirke, gibter
Kostprobenvonderneuen Welt,die Gottschat-
fenwill. <WennichdurchGottesKraftdiebésen
Geisteraustreibe,sokonntihrdaransehen, dass
Gott mitten unter euch seine Herrschaft auf-
richtet, sagt Jesus zu denen, die nicht verste-
hen, was sein Tun bedeuten soll (Lk 11, 20).
Damit gibt Jesus seinen Wundern einen Sinn,
den kein anderer Wundertiter beansprucht
hat. Trotz ihrer Episodenhaftigkeit sind sie
von weltweiter Bedeutung, denn sie verweisen
auf eine neue Welt, die Gott durchsetzen will.
Gerade dadurch, dass Jesus nicht nur von die-
ser neuen Welt spricht, sondern sie in seinen
Wundern zur Erfahrung bringt, bekommt sei-
ne Predigt von der nahen Gottesherrschaft ei-
ne dringende Akrtualitit. Was Jesus ankiin-
digt, sind nicht ewige Wahrheiten, sondern es
ist ein Ereignis, das bereits in die Gegenwart
hineinwirkt: die Herrschaft Gottes, in der die
Menschen zu Fretheit, Gemeinschaft und Er-
fiillung ihres Lebens finden» (A. Steiner).

Nun aber haben wir in den Evangelien nicht
die «nackten» Berichte der Wundertaten Jesu
vor uns. Denn, was Jesus an Wundern wirkte,
wurde ja weitererzihlt. Dabei hatten diese Er-
zihler auch ihre Absichten, warum sie diese
Wunder Jesu weitererzihlten. Es waren
«Glaubende», die in diesen Berichren ihren
Glauben mit zur Sprache brachten. «In den
Erzihlungen kommet nicht nur die Wundertat
zum Wort, sondern auch der Glaube des Er-
zihlers oder Schriftstellers. Wir erleben die
Machttat nicht mehr direke, sondern vermit-
telt. Schon ist einer da (im Neuen Testament
sind es sogar mehrere), der unsere Augen in
eine ganz bestimmte Richtung lenkt, in die
nach seiner Meinung der Finger Gottes
weist . . . Das «Christliche> an den Wunderge-
schichten des Neuen Testamentes liegt des-
halb nicht in der Machttat, sondern in der
Deutung, die ihr gegeben wurde, von Jesus
iber die Tradition bis zur Redaktion durch die
Evangelisten» (U. Ruegg). In diesem Artikel
will ich versuchen aufzuzeigen, welche Deu-
tung die gliubigen Erzihler, die Uberlieferer
und die Evangelisten den Wundern Jesu ga-
ben und wie durch diese Deutung die Darstel-
lung der Wundertaten Jesu entsprechend mo-
difiziert und an konkrete Situationen ange-
passt wurde.

1. Der «Sitz
im Leben der Wundertradition»

Warum wurden die Wundertaten Jesu weiter-
erzihle? Ich meine jetzt nicht die Tatsache,
dass Menschen, die direke miterlebten, wie Je-
sus Wunder wirkte, dieses Erlebnis andern
Menschen berichteten. Ich spreche jetzt von



der Tatsache, dass nach Ostern die Wunderbe-
richte tradiert wurden zusammen mit der gan-
zen Verkiindigung von Jesus, seiner Person,
seinem Wirken, seiner Botschaft und seinem
Schicksal.

Bei dieser Verkiindigung von Jesu Wirken,
Botschaft und Schicksal, stand man vor einem
besonderen Problem. Denn es gab ja, wie ich
frither erwihnt habe, damals auch andere
Wundertiter. Damit gerieten die Verkiinder
von Jesu Wundern notwendig in eine «Kon-
kurrenzsicuation». Wollten sie den Glauben
Jesu wirklich so verkiinden, wie sie ihn selber
besassen, mussten sie tiberzeugend darlegen,
dass Jesus alle andern Wundertiter an Wun-
derkraft ibertraf, dass er all die Wunder auch
gewirke hatte, die andere Wundertiter wirk-
ten. Damit haben wir einen ersten «Sitz im
Leben» fiir die Wundertradition erkannt: es
ist die Missionspropaganda. Eng damit ver-
bunden ist ein zweiter Sitz im Leben fiir die
Wundertradition: die Apologetische Predigt.
Ging es bei der Missionspropaganda einfach
nur darum, Jesus als den iiberragenden Wun-
dertiiter zu verkiinden, so ging es bei der Apo-
logetischen Predigt darum, in Konfrontation
mit Predigern, welche die Wunder anderer
Wundertiter verkiindeten und fiir ihre Wun-
dertidter warben, «das Wasser abzugraben»
und zu zeigen, dass keiner der andern Wun-
dertiter an Jesu Wundermacht heranreichte.
Ein dricter Sitz im Leben war gegeben in der
christlichen Gemeinde selber, in der Kateche-
se. Taufbewerbern sollte der Glaube an Jesus
und seine Macht vermittelt, gestidrkt und gefe-
stigt werden. Aber auch den Getauften musste
immer wieder der Glaube erneut gefestigt und
verlebendigt werden unter anderem eben auch
dadurch, dass immer wieder auch die Wun-
dertaten Jesu erzihle wurden, um so das Ver-
trauen und die Zuversicht lebendig zu erhal-
ten, dass Jesus die Macht hat, auch ihnen zu
helfen.

2. Das Osterereignis
als entscheidender Faktor

«Jesus ist der grisste Wundertiter!»: So konn-
te man den Kern der Botschaft zusammenfas-
sen, welche die Erzihler der Wunder Jesu, die
Prediger, Missionare und Katecheten mit ih-

rer Darstellung der Wunder Jesu verkiinde-
ten. Zu dieser Uberzeugung kamen die Ver-
kiinder durch das Osterereignis. Um was geht
es denn eigentlich beim Osterereignis? Ge-
wiss: Der Vater hat Jesus von den Toten er-
weckt. Er hat thn zum Herrn erhdhe. Diese Tat
des Vaters an Jesus hat aber eine ganz ent-
scheidende Bedeutung: Damit bestitigte der
Vater, dass Jesus mit seinem Anspruch, mit
seinem Wirken und Lehren reche hatte. Jesus
erhob den Anspruch, «dass mit ihm eine neue,
uniiberholbare, von sich aus siegreich sich
durchsetzende von ihm nicht abzulosende Ni-
he Gottes gegeben ist, die er das gekommen-
kommende Reich Gottes nennt, das den Men-
schen zu der expliziten Entscheidung fiihrt, ob
er diesen so nahe gekommenen Gott annimmt
oder nicht. Durch die Auferstehung ist somit
Jesus als der absolute Heilsbringer bestitigt.»
(K. Rahner).

Aufgrund dieser Bestitigung Jesu und seines
Anspruches durch Gott konnten die Verkiin-
diger mit Recht die Wundertaten Jesu so ge-
stalten und formen, dass klar wurde, dass Jesus
tatsichlich der absolute Heilbringer ist.
Dadurch haben die Verkiinder Jesu den Wun-
dern eine christologische Interpretation gege-
ben.

3. Die christologische Interpretation
der Wunder Jesu durch die Tradition

Diese christologische Interpretation der Wun-
der Jesu ist durchaus berechtigt und sachge-
recht. Denn die Wunder, die Jesus gewirkt
hat, sind unablésbar von seiner Botschaft und
Person, sie fordern deshalb auch eine Stellung-
nahme zu Jesus selbst. So schreibt H. Merk-
lein: «Jesu Wunder fordern eine Stellung-
nahme zu Jesus selbst, dem Verkinder und
Reprisentanten der Gottesherrschaft. In die-
ser Unablosbarkeit der Wunder Jesu von Bot-
schaft und Person Jesu . .. hatdie spéirere chri-
stologische Interpretation der Wundergeschichten
ihr Recht; das gilt auch fur die Darstellung Jesu
als Wundertiter ..., wobei es auf die darin
zum Ausdruck kommende eschatologische
Reprisentanz Gottes durch Jesus ankomme.»
Wirkung dieser christologischen Interpreta-
tion ist die besondere Art, wie die Wunder in
der Tradition «bearbeitet» werden. Die Wun-

114



115

dergeschichten werden nicht nur schematisiert
und geformt, sondern vermehrt und gestei-
gert. «Es besteht kein Zweifel, dass im Zug des
Tradierens die Wundergeschichten ... ver-
mehrt und qualitativ gesteigert wurden. Diese
Entwicklung muss im Zusammenhang mit
der Mission und rivalisierenden missionari-
schen Bemiithungen in der Umwelt gesehen
werden (ich habe bei den Darlegungen tiber
den «Sitz im Leben» darauf hingewiesen). Sie
hidngt aber auch mit dem Singularitdtsbe-
wusstsein der christlichen Gemeinden zusam-
men und mit threm Glauben, der site mit ih-
rem erhohten Kyrios (Herrn) verband» (J.
Gnilka).

Besonders autfallend ist, dass als Wirkung der
christologischen Interpretation der Wunder
«der Heinweis auf die Gottesherrschaft in den
Wundererzihlungen der Evangelien zurtick-
tritt. Dafiir wird die Grosse und Eindriicklich-
keit der Wunder Jesu umso stirker betont.
Immer wieder schliessen die Erzihlungen mit
dem Staunen, ja dem Ausser-sich-Geraten der
Anwesenden. Der geheilte Blindgeborene be-
kennt: «Seit die Welt besteht, hat noch keiner
von einem Menschen berichtet, der einen
Blindgeborenen sehend machte> (Joh 9,32).
Oder die Heilung des Gelihmten wird von den
Dabeistehenden mit den Worten kommen-
tiert: «So etwas haben wir noch nie gesehen»
(Mk 2,12). Die Wunder, die man von Jesus
erzihle, Gbertreffen also alle Vorstellungen,
die man sonst von Wundertitern hat... Die
urchristlichen Erzihler wollen damit deutlich
machen, welch einzigartige Heiligkeit mit Je-
sus in die Welt eingebrochen ist. Was sie be-
richten, iibertrifft bei weitem alles, was sich
bisher in der Geschichte der Menschen ereig-
net hat» (A. Steiner).

Aber das ist nicht alles, was die urchristlichen
Erzihler verkiinden wollen, wenn sie in ithren
Wundererzihlungen die Wunder Jesu stei-
gern und vermehren. Es geht thnen noch um
etwas anderes. Sie wollen unterstreichen, wie
sehr die Wunder Jesu tiber das hinausgehen,
was den Menschen maoglich, ja denkbar ist.
«Auf seiten der Kranken, Besessenen oder an-
derswie Notleidenden und ihrer Angehérigen
tretfen wir Schicksalsergebenheit, Resigna-
tion, Abwehr, ja Verzweiflung. Sie sind weder
reich noch geachtet, noch zeichnen sie sich

durch besondere Tugenden aus. Nichts spricht
dafiir, dass sich hier etwas dndern sollte. Den-
noch nimmue sich Jesus dieser Notleidenden an
und hilft thnen» (A. Steiner).

Gerade dadurch trite ein neuer Aspeke der
Wundertitigkeit Jesu in den Vordergrund.
«Die Wundergeschichten werden als Aus-
druck des Protestes gegen menschliches Elend
aufgefasst, der unter Berufung auf die Oftfen-
barung geschiche. . . Sie behalten thre eigentli-
che Bedeutung im theologischen Bereich, als
Kundgabe des Willens Gottes, den ganzen
Menschen aus seiner psychischen und physi-
schen Not zu erlésen . . . Sie bezeugen, dass im
Auftreten Jesu die universale Heilszukunft
bereits wirksam und erfahrbar geworden ist.
Sie kiinden die eschatologische (endzeitliche)
Wende an (vgl. Mk 3, 27). So sind die Sabbat-
heilungen Ausdruck einer wiederherzustellen-
den Menschenwiirde angesichts verkrusteter,
den Menschen entwiirdigender Institutionen.
Mit seinen Dimonenaustreibungen erhebt Je-
sus Protest gegen die dimonischen Angste sei-
ner Zeitgenossen. Jesus befreit mit seinem
Heilen den Menschen, indem er ithn aus Ent-
fremdung, Verzweiflung und Verzerrung her-
auslost und Gote zufiihre (vgl. die Freiheit des
Nicht-Fasten-Miissens Mk 2, 19)» (J. Gnilka).
Gerade dadurch besitzen die Wunderge-
schichten auch fiir uns heute hochste Akcuali-
tit. «Sie sind ein Aufruf an die Christen, sich
um Gottes Willen an dieser Befreiungsakeion
zu beteiligen. Zugleich wecken sie bis auf den
heutigen Tag bei Menschen immer wieder
neue Hoffnung. Wer von Jesu Wundern hért,
merkt vielleicht, dass auch er sich nicht mit all
den Missstinden, die thn bedriicken, abfinden
muss. Er wird eingeladen zur Hoftnung, die
das Christentum bis heute in Bewegung hile»

(A. Steiner).

4. Christologische Interpretation
der Wunder und das Kreuz

Die urchristlichen Wundererzihler verkiinde-
ten Jesus als Wundertiiter, der alle andern
Wundertiter an Wundermacht tibercrifft.
Aber es fillt auf, dass sie nicht jenen Schritt
tun, den die Wundererzihler anderer Wun-
dertdter getan haben. Viele nichtchrisdliche
Wundertiter wurden von thren Anhingern



vergottlicht, wurden wegen ihrer Machttaten
«Sohne Gorttes» genannt. Gerade das vermei-
den die urchristlichen Verkiinder Jesu und sei-
ner Wundertaten. Im Gegenteil, sie gehen den
umgekehrten Weg: «In menschlicher Ohn-
macht und Einsamkeit bricht die Lebens-
macht Gottes hervor, in Christus, dem Ge-
kreuzigten, erfahren wir Gortes Mache» (U.
Ruegg).

«Wir miissen lernen, die Machttaten Jesu vom
Kreuz her zu verstehen. So deutet Paulus seine
Ertahrung und seine Hoftnung: <Ich hatte mir
vorgenommen, euch nichts anderes zu bringen
als Jesus Christus den Gekreuzigten. Als
schwacher Mensch trat ich vor euch und war
voll Angst und Sorge. Mein Wort und meine
Botschaft wirkten nicht durch Redekunst und
Gedankenreichtum, sondern  weil  Gottes
Geist darin seine Kraft erwies> (1 Kor 2, 2—
4)» (U. Ruegg).

Auch Lukas will die Wunder vom Kreuz, von
der Solidaritdt mitdem Gekreuzigten her deu-
ten. Das zeigt sein Bericht in der Apostelge-
schichte vom Ereignis in Lysctra (14, 8-20):
Paulus heilt einen Lahmen, die Bevolkerung
will thn und Barnabas, seinen Begleiter, als
Gotter verehren. Die Juden hetzen die Leute
gegen Paulus und Barnabas auf, so dass diese
gesteinigt werden. So wird das Wunder in das
richtige Licht gertickt: die Apostel teilen das
Los des verworfenen Heilands. Die Kraft des
Gekreuzigten bringt den Heiden Heilung und
Hoffnung.

Die gleiche Deutung der Wunder bringt auch
Markus. Er bringt mehr Wundergeschichten

als irgend ein anderes Buch des ersten Jahr-
hunderts. Aber kein Mensch erkennt Jesus als
Sohn Gottes. Erst beim Kreuz ruft ein heidni-
scher Offizier, der miterlebte, wie Jesus auf-
schrie und starb: Dieser war wirklich Gottes
Sohn. «So will Markus nicht von den Wun-
dern her die Gottessohnschaft Jesu beweisen,
sondern vom Kreuz her die Wunder deuten»
(U. Ruegg).

Gerade durch diese Deutung wollen die Evan-
gelisten durch ihre Wunderberichte Hoffnung
vermitteln, Hoffnung an jene Menschen, die
keinen Grund zur Hoftnung haben. So haben
sic Jesu Botschaft durch ihre Deutung der
Wunder treu weiter verbreitet: «Den Armen
wird die gute Nachricht verkiindet», ruft Je-
sus und weist dabei auf seine Machrtaten hin
(Lk 7,22). Die Wundergeschichten stirken
die Hotffnung der Menschen niedriger Her-
kunft, so dass gerade die Niedrigsten und
Armsten es waren, die das Christentum in die
romische Welt hineintrugen und damit den
Menschen aller Zeiten die Hoftnung Gorttes
weitergaben.

Wundergeschichten verkiinden so Hoffnung
vom Kreuz her, die Befreiung aus der Not
bringt, Entfaltung des Personseins auch in den
bedrohtesten Lebenslagen. Erkennen wir die
konkrete Notlage, die in einer Wunderge-
schichte angesprochen ist, werden wir auch
Beziehungen zu unseren Noten und Bedring-
nissen entdecken, und Jesu Machttat kann uns
dann jene Hoffnung schenken, welche das
Kreuz verkiindet: Gottes Machttat in Christus
dem Gekreuzigten.

Der Redaktor dieser Zeitschrift,

P. Dr. Anselm Biitler

ist nach langer, schwerer Krankheit am 12. April gestorben. Er hat diese und die
nichste Nummer von «Mariastein» noch redaktionell vorbereitet. Auch hinterliess er
einige Beitrige, die er zu veroffentlichen gedachte, sowie Buchbesprechungen. Seinem
Vorhaben wird entsprochen werden. Ein Gedenkwort wird folgen.

116



	Die Wunder Jesu : Zeichen der angeborenen Gottesherrschaft. 3

