
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 5

Artikel: Die Wunder Jesu : Zeichen der angeborenen Gottesherrschaft. 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wunder Jesu:
Zeichen der angebrochenen Gottesherrschaft 3

P. Anselm Bütler

Jesus hat seine öffentliche Tätigkeit begonnen
mit dem hoffnungsvollen Aufruf und der
trostreichen Ankündigung: Die Gottesherrschaft

ist angebrochen! Und er hat sein Wirken,

ja sein ganzes Leben in den Dienst dieser
Gottesherrschaft gestellt. Er hat begonnen,
diese Gottesherrschaft Wirklichkeit werden
zu lassen. Ein besonderes Zeichen, wirksames
Zeichen dafür waren die Wunder, die er
gewirkt hat: Sündenvergebung, Krankenheilung,

Befreiung von Dämonen usw.
Dabei ist nicht so sehr die Tatsache entscheidend,

dass Jesus Wunder gewirkt hat, sondern,
welche Deutunger ihnengab, eben : Zeichen der
anbrechenden Gottesherrschaft. «In den
Heilungswundern, Dämonenbannungen oder
Rettungswundern, die er da und dort wirkt, gibt er
Kostprobenvon der neuen Welt, die Gottschaf-
fenwill. < Wennichdurch Gottes Kraft diebösen
Geister austreibe, so könnt ihr daran sehen, dass

Gott mitten unter euch seine Herrschaft
aufrichtet), sagt Jesus zu denen, die nicht verstehen,

was sein Tun bedeuten soll (Lk 11, 20).
Damit gibt Jesus seinen Wundern einen Sinn,
den kein anderer Wundertäter beansprucht
hat. Trotz ihrer Episodenhaftigkeit sind sie

von weltweiter Bedeutung, denn sie verweisen
auf eine neue Welt, die Gott durchsetzen will.
Gerade dadurch, dass Jesus nicht nur von dieser

neuen Welt spricht, sondern sie in seinen
Wundern zur Erfahrung bringt, bekommt seine

Predigt von der nahen Gottesherrschaft eine

drängende Aktualität. Was Jesus ankündigt,

sind nicht ewige Wahrheiten, sondern es

ist ein Ereignis, das bereits in die Gegenwart
hineinwirkt: die Herrschaft Gottes, in der die
Menschen zu Freiheit, Gemeinschaft und
Erfüllung ihres Lebens finden» (A. Steiner).

Nun aber haben wir in den Evangelien nicht
die «nackten» Berichte der Wundertaten Jesu
vor uns. Denn, was Jesus an Wundern wirkte,
wurde ja weitererzählt. Dabei hatten diese
Erzähler auch ihre Absichten, warum sie diese
Wunder Jesu weitererzählten. Es waren
«Glaubende», die in diesen Berichten ihren
Glauben mit zur Sprache brachten. «In den

Erzählungen kommt nicht nur die Wundertat
zum Wort, sondern auch der Glaube des
Erzählers oder Schriftstellers. Wir erleben die
Machttat nicht mehr direkt, sondern vermittelt.

Schon ist einer da (im Neuen Testament
sind es sogar mehrere), der unsere Augen in
eine ganz bestimmte Richtung lenkt, in die
nach seiner Meinung der Finger Gottes
weist... Das <Christliche> an den Wundergeschichten

des Neuen Testamentes liegt
deshalb nicht in der Machttat, sondern in der

Deutung, die ihr gegeben wurde, von Jesus
über die Tradition bis zur Redaktion durch die
Evangelisten» (U. Ruegg). In diesem Artikel
will ich versuchen aufzuzeigen, welche Deutung

die gläubigen Erzähler, die Uberlieferer
und die Evangelisten den Wundern Jesu
gaben und wie durch diese Deutung die Darstellung

der Wundertaten Jesu entsprechend
modifiziert und an konkrete Situationen ange-
passt wurde.

1. Der «Sitz
im Leben der Wundertradition»

Warum wurden die Wundertaten Jesu
weitererzählt? Ich meine jetzt nicht die Tatsache,
dass Menschen, die direkt miterlebten, wie Jesus

Wunder wirkte, dieses Erlebnis andern
Menschen berichteten. Ich spreche jetzt von



der Tatsache, dass nach Ostern die Wunderbe-
richte tradiert wurden zusammen mit der ganzen

Verkündigung von Jesus, seiner Person,
seinem Wirken, seiner Botschaft und seinem
Schicksal.
Bei dieser Verkündigung von Jesu Wirken,
Botschaft und Schicksal, stand man vor einem
besonderen Problem. Denn es gab ja, wie ich
früher erwähnt habe, damals auch andere
Wundertäter. Damit gerieten die Verkünder
von Jesu Wundern notwendig in eine
«Konkurrenzsituation». Wollten sie den Glauben
Jesu wirklich so verkünden, wie sie ihn selber
besassen, mussten sie überzeugend darlegen,
dass Jesus alle andern Wundertäter an
Wunderkraft übertraf, dass er all die Wunder auch
gewirkt hatte, die andere Wundertäter wirkten.

Damit haben wir einen ersten «Sitz im
Leben» für die Wundertradition erkannt: es

ist die Missionspropaganda. Eng damit
verbunden ist ein zweiter Sitz im Leben für die
Wundertradition: die Apologetische Predigt.
Ging es bei der Missionspropaganda einfach
nur darum, Jesus als den überragenden
Wundertäter zu verkünden, so ging es bei der
Apologetischen Predigt darum, in Konfrontation
mit Predigern, welche die Wunder anderer
Wundertäter verkündeten und für ihre
Wundertäter warben, «das Wasser abzugraben»
und zu zeigen, dass keiner der andern
Wundertäter an Jesu Wundermacht heranreichte.
Ein dritter Sitz im Leben war gegeben in der
christlichen Gemeinde selber, in der Katechese.

Taufbewerbern sollte der Glaube an Jesus
und seine Macht vermittelt, gestärkt und gefestigt

werden. Aber auch den Getauften musste
immer wieder der Glaube erneut gefestigt und
verlebendigt werden unter anderem eben auch
dadurch, dass immer wieder auch die
Wundertaten Jesu erzählt wurden, um so das

Vertrauen und die Zuversicht lebendig zu erhalten,

dass Jesus die Macht hat, auch ihnen zu
helfen.

2. Das Osterereignis
als entscheidender Faktor

«Jesus ist der grösste Wundertäter!»: So könnte

man den Kern der Botschaft zusammenfassen,

welche die Erzähler der Wunder Jesu, die
Prediger, Missionare und Katecheten mit ih¬

rer Darstellung der Wunder Jesu verkündeten.

Zu dieser Überzeugung kamen die
Verkünder durch das Osterereignis. Um was geht
es denn eigentlich beim Osterereignis?
Gewiss: Der Vater hat Jesus von den Toten
erweckt. Er hat ihn zum Herrn erhöht. Diese Tat
des Vaters an Jesus hat aber eine ganz
entscheidende Bedeutung: Damit bestätigte der
Vater, dass Jesus mit seinem Anspruch, mit
seinem Wirken und Lehren recht hatte. Jesus
erhob den Anspruch, «dass mit ihm eine neue,
untiberholbare, von sich aus siegreich sich
durchsetzende von ihm nicht abzulösende Nähe

Gottes gegeben ist, die er das gekommen-
kommende Reich Gottes nennt, das den
Menschen zu der expliziten Entscheidung führt, ob
er diesen so nahe gekommenen Gott annimmt
oder nicht. Durch die Auferstehung ist somit
Jesus als der absolute Heilsbringer bestätigt.»
(K. Rahner).
Aufgrund dieser Bestätigung Jesu und seines

Anspruches durch Gott konnten die Verkündiger

mit Recht die Wundertaten Jesu so
gestalten und formen, dass klar wurde, dass Jesus
tatsächlich der absolute Heilbringer ist.
Dadurch haben die Verkünder Jesu den Wundern

eine christologische Interpretation gegeben.

3. Die christologische Interpretation
der Wunder Jesu durch die Tradition
Diese christologische Interpretation der Wunder

Jesu isr durchaus berechtigt und sachgerecht.

Denn die Wunder, die Jesus gewirkt
hat, sind unablösbar von seiner Botschaft und
Person, sie fordern deshalb auch eine Stellungnahme

zu Jesus selbst. So schreibt H. Merklein:

«Jesu Wunder fordern eine Stellungnahme

zu Jesus selbst, dem Verkünder und
Repräsentanten der Gottesherrschaft. In dieser

Unablösbarkeit der Wunder Jesu von
Botschaft und Person Jesu hat die spätere
christologische Interpretation der Wundergeschichten
ihr Recht; das gilt auch für die DarstellungJesu
als Wundertäter wobei es auf die darin
zum Ausdruck kommende eschatologische
Repräsentanz Gottes durch Jesus ankommt.»
Wirkung dieser christologischen Interpretation

ist die besondere Art, wie die Wunder in
der Tradition «bearbeitet» werden. Die Wun-



115

dergeschichten werden nicht nur schematisiert
und geformt, sondern vermehrt und gesteigert.

«Es besteht kein Zweifel, dass im Zug des
Tradierens die Wundergeschichten
vermehrt und qualitativ gesteigert wurden. Diese
Entwicklung muss im Zusammenhang mit
der Mission und rivalisierenden missionarischen

Bemühungen in der Umwelt gesehen
werden (ich habe bei den Darlegungen über
den «Sitz im Leben» daraufhingewiesen). Sie

hängt aber auch mit dem Singularitätsbe-
wusstsein der christlichen Gemeinden zusammen

und mit ihrem Glauben, der sie mit
ihrem erhöhten Kyrios (Herrn) verband» (J.
Gnilka).
Besonders auffallend ist, dass als Wirkung der
christologischen Interpretation der Wunder
«der Heinweis auf die Gottesherrschaft in den

Wundererzählungen der Evangelien zurücktritt.

Dafür wird die Grösse und Eindrücklich-
keit der Wunder Jesu umso stärker betont.
Immer wieder schliessen die Erzählungen mit
dem Staunen, ja dem Ausser-sich-Geraten der
Anwesenden. Der geheilte Blindgeborene
bekennt: <Seit die Welt besteht, hat noch keiner
von einem Menschen berichtet, der einen
Blindgeborenen sehend machte> (Joh 9,32).
Oder die Heilung des Gelähmten wird von den
Dabeistehenden mit den Worten kommentiert:

<So etwas haben wir noch nie gesehen)
(Mk 2, 12). Die Wunder, die man von Jesus
erzählt, übertreffen also alle Vorstellungen,
die man sonst von Wundertätern hat. Die
urchristlichen Erzähler wollen damit deutlich
machen, welch einzigartige Heiligkeit mit
Jesus in die Welt eingebrochen ist. Was sie

berichten, übertrifft bei weitem alles, was sich
bisher in der Geschichte der Menschen ereignet

hat» (A. Steiner).
Aber das ist nicht alles, was die urchristlichen
Erzähler verkünden wollen, wenn sie in ihren
Wundererzählungen die Wunder Jesu
steigern und vermehren. Es geht ihnen noch um
etwas anderes. Sie wollen unterstreichen, wie
sehr die Wunder Jesu über das hinausgehen,
was den Menschen möglich, ja denkbar ist.
«Auf seiten der Kranken, Besessenen oder
anderswie Notleidenden und ihrer Angehörigen
treffen wir Schicksalsergebenheit, Resignation,

Abwehr, ja Verzweiflung. Sie sind weder
reich noch geachtet, noch zeichnen sie sich

durch besondere Tugenden aus. Nichts spricht
dafür, dass sich hier etwas ändern sollte. Dennoch

nimmt sich Jesus dieser Notleidenden an
und hilft ihnen» (A. Steiner).
Gerade dadurch tritt ein neuer Aspekt der
Wundertätigkeit Jesu in den Vordergrund.
«Die Wundergeschichten werden als
Ausdruck des Protestes gegen menschliches Elend
aufgefasst, der unter Berufung auf die
Offenbarunggeschieht. Sie behalten ihre eigentliche

Bedeutung im theologischen Bereich, als

Kundgabe des Willens Gottes, den ganzen
Menschen aus seiner psychischen und physischen

Not zu erlösen Sie bezeugen, dass im
Auftreten Jesu die universale Heilszukunft
bereits wirksam und erfahrbar geworden ist.
Sie künden die eschatologische (endzeitliche)
Wende an (vgl. Mk 3, 27). So sind die
Sabbatheilungen Ausdruck einer wiederherzustellenden

Menschenwürde angesichts verkrusteter,
den Menschen entwürdigender Institutionen.
Mit seinen Dämonenaustreibungen erhebt Jesus

Protest gegen die dämonischen Ängste seiner

Zeitgenossen. Jesus befreit mit seinem
Heilen den Menschen, indem er ihn aus
Entfremdung, Verzweiflung und Verzerrung
herauslöst und Gott zuführt (vgl. die Freiheit des

Nicht-Fasten-Müssens Mk 2,19)» (J. Gnilka).
Gerade dadurch besitzen die Wundergeschichten

auch für uns heute höchste Aktualität.
«Sie sind ein Aufruf an die Christen, sich

um Gottes Willen an dieser Befreiungsaktion
zu beteiligen. Zugleich wecken sie bis auf den
heutigen Tag bei Menschen immer wieder
neue Hoffnung. Wer von Jesu Wundern hört,
merkt vielleicht, dass auch er sich nicht mit all
den Missständen, die ihn bedrücken, abfinden
muss. Er wird eingeladen zur Hoffnung, die
das Christentum bis heute in Bewegung hält»
(A. Steiner).

4. Christologische Interpretation
der Wunder und das Kreuz

Die urchristlichen Wundererzähler verkündeten

Jesus als Wundertäter, der alle andern
Wundertäter an Wundermacht übertrifft.
Aber es fällt auf, dass sie nicht jenen Schritt
tun, den die Wundererzähler anderer
Wundertäter getan haben. Viele nichtchristliche
Wundertäter wurden von ihren Anhängern



vergöttlicht, wurden wegen ihrer Machttaten
«Söhne Gottes» genannt. Gerade das vermeiden

die urchristlichen Verkünder Jesu und seiner

Wundertaten. Im Gegenteil, sie gehen den
umgekehrten Weg: «In menschlicher
Ohnmacht und Einsamkeit bricht die Lebensmacht

Gottes hervor, in Christus, dem
Gekreuzigten, erfahren wir Gottes Macht» (U.
Ruegg).
«Wir müssen lernen, die Machttaten Jesu vom
Kreuz her zu verstehen. So deutet Paulus seine

Erfahrung und seine Hoffnung: <Ich hatte mir
vorgenommen, euch nichts anderes zu bringen
als Jesus Christus den Gekreuzigten. Als
schwacher Mensch trat ich vor euch und war
voll Angst und Sorge. Mein Wort und meine
Botschaft wirkten nicht durch Redekunst und
Gedankenreichtum, sondern weil Gottes
Geist darin seine Kraft erwies> (1 Kor 2,2-
4)» (U. Ruegg).
Auch Lukas will die Wunder vom Kreuz, von
der Solidarität mit dem Gekreuzigten her deuten.

Das zeigt sein Bericht in der Apostelgeschichte

vom Ereignis in Lystra (14,8-20):
Paulus heilt einen Lahmen, die Bevölkerung
will ihn und Barnabas, seinen Begleiter, als

Götter verehren. Die Juden hetzen die Leute
gegen Paulus und Barnabas auf, so dass diese

gesteinigt werden. So wird das Wunder in das

richtige Licht gerückt: die Apostel teilen das
Los des verworfenen Heilands. Die Kraft des

Gekreuzigten bringt den Heiden Heilung und
Hoffnung.
Die gleiche Deutung der Wunder bringt auch
Markus. Er bringt mehr Wundergeschichten

als irgend ein anderes Buch des ersten
Jahrhunderts. Aber kein Mensch erkennt Jesus als
Sohn Gottes. Erst beim Kreuz ruft ein heidnischer

Offizier, der miterlebte, wie Jesus
aufschrie und starb: Dieser war wirklich Gottes
Sohn. «So will Markus nicht von den Wundern

her die Gottessohnschaft Jesu beweisen,
sondern vom Kreuz her die Wunder deuten»
(U. Ruegg).
Gerade durch diese Deutung wollen die
Evangelisten durch ihre Wunderberichte Hoffnung
vermitteln, Hoffnung an jene Menschen, die
keinen Grund zur Hoffnung haben. So haben
sie Jesu Botschaft durch ihre Deutung der
Wunder treu weiter verbreitet: «Den Armen
wird die gute Nachricht verkündet», ruft Jesus

und weist dabei auf seine Machttaten hin
(Lk 7, 22). Die Wundergeschichten stärken
die Hoffnung der Menschen niedriger
Herkunft, so dass gerade die Niedrigsten und
Ärmsten es waren, die das Christentum in die
römische Welt hineintrugen und damit den
Menschen aller Zeiten die Hoffnung Gottes
weitergaben.
Wundergeschichten verkünden so Hoffnung
vom Kreuz her, die Befreiung aus der Not
bringt, Entfaltung des Personseins auch in den
bedrohtesten Lebenslagen. Erkennen wir die
konkrete Notlage, die in einer Wundergeschichte

angesprochen ist, werden wir auch
Beziehungen zu unseren Nöten und Bedrängnissen

entdecken, und Jesu Machttat kann uns
dann jene Hoffnung schenken, welche das
Kreuz verkündet: Gottes Machttat in Christus
dem Gekreuzigten.

Der Redaktor dieser Zeitschrift,

P. Dr. Anselm Bütler

ist nach langer, schwerer Krankheit am 12. April gestorben. Er hat diese und die
nächste Nummer von «Mariastein» noch redaktionell vorbereitet. Auch hinterliess er
einige Beiträge, die er zu veröffentlichen gedachte, sowie Buchbesprechungen. Seinem
Vorhaben wird entsprochen werden. Ein Gedenkwort wird folgen.


	Die Wunder Jesu : Zeichen der angeborenen Gottesherrschaft. 3

