
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 3

Artikel: Das Benediktinerkloster : ein Ort des Segens

Autor: Hartmann, Ignaz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Benediktinerkloster, ein Ort des Segens

P. Ignaz Hartmann

Wer auch nur einigermassen die Hl. Schrift
kennt, weiss, welche Bedeutung in diesen
heiligen Texten dem Segen und dem Segnen
zuerkannt wird. Schon gleich zu Beginn des

heiligen Textes, im sog. ersten Schöpfungsbericht,

wird von Gott gesagt, dass er die
Tiere im Wasser und die Vögel segnete (Gen
1, 22, vgl. Gen 1, 20-21). Erst recht gilt dies
gegenüber dem Menschen, wobei zugleich
auch der Inhalt des Segens angegeben wird:
Fruchtbarkeit, in der Weitergabe des
menschlichen Lebens und in der Pflege der
pflanzlichen und tierischen Umwelt (vgl.
Gen 1, 28-30). - Gott segnet Noah und seine

Söhne (Gen 9, 1), Abraham und die
Erzväter und Erzmütter. Er segnet auch die
einzelnen Personen, die in der Heilsgeschichte
eine Rolle spielen (z. B. Ri 13, 24) und die
Frommen überhaupt (vgl. z.B. Ps 5,13).
Gegenstand göttlichen Segens ist insbesondere

das Volk Israels, solange es den Bund
mit Jahwe hält (Ex 20, 24 u. ö.). Gott teilt
seinen Segen durch Vermittlung von
Menschen aus. Gewisse Menschen sind in besonderer

Weise zum Segnen berufen und
ermächtigt.
Das Neue Testament übernimmt im grossen
ganzen die alttestamentlichen Segensvorstellungen

und -bräuche. Jesus selber segnet die
Kinder (Mk 10, 16) und seine Jünger (Lk
24, 50). Petrus fasst die Aufgabe Jesu in die
Worte zusammen: Gott hat seinen Sohn
gesandt, «euch zu segnen» (Apg 3, 26). Im
Gegensatz zum Alten Bund, wo der Segen
irdische Güter zum Gegenstand hatte, ist der
Segen, der von Jesus ausgeht, ein «geistlicher
Segen» (Eph 1, 3). Jesus gibt seinen Jüngern
Vollmacht und Auftrag zu segnen (vgl. Lk

6, 28). So ist jeder Getaufte berufen und
befähigt zu segnen (vgl. 1 Petr 3,9; 1 Kor
4, 12).
Diese Befähigung und Berufung zum Segnen
war in den ersten Zeiten des Christentums
in lebendigem Bewusstsein. In ganz besonderer

Weise war dieses Bewusstsein in
Mönchskreisen lebendig. Ein beeindruckendes

Zeugnis dafür ist die Benediktusregel.
Im folgenden soll aufgezeigt werden, wie das

Benediktinerkloster, besser die benedikti-
nische Klostergemeinschaft, ein Ort des

Segens ist.

Das Kloster, eine Sphäre des Segens

Das Kloster ist eine Sphäre des Segens, wo
segnende Menschen wohnen. Vielleicht wird
dies dort am deutlichsten, wo etwas Selbst-
verständlich-Gewordenes abbricht, wo etwas
stetig Geübtes unterlassen wird.
Wer sich einer schweren Verfehlung schuldig

gemacht hat, wird ausgeschlossen vom
Tisch und vom Oratorium. Er ist allein bei
der Arbeit und er speist, er isst allein. Und
nun heisst es, dass ein so Ausgeschlossener
von keinem, der an ihm vorübergeht, gesegnet

werden soll. Und auch die Speise soll
nicht gesegnet werden, die ihm gegeben wird
(Kap 25,6). Er ist aus der Segenssphäre
herausgefallen und steht ausserhalb. Wer mit
ihm Gemeinschaft aufnimmt, mit ihm redet
oder ihm etwas ausrichtet, den trifft auch die
Strafe der Ausschliessung. Kapitel 27 handelt

von der Sorge des Abtes um die
Ausgeschlossenen. In diesem Kapitel wird auch
gesagt, dass für den Ausgeschlossenen von
allen gebetet werden soll. Der Ausgeschlossene



fallt nicht aus der Sorge des Abtes und dem
Gebet der Mitbrüder heraus. Alle sollen für
den Ausgeschlossenen beten, der vom
gemeinsamen Gebet ausgeschlossen wird. Das
gemeinsame Beten, das Sich-miteinander-
vor-Gott-Begeben schliesst für Benedikt das
Element des Segens ein. Wo man nicht mehr
gemeinsam betet, dort fehlt das Element des

Segens. Das sehen wir an dieser Stelle, wo
jemand aus dem Segen herausfällt. Das
Verbundensein mit dem innersten Kern im
gemeinsamen Beten mit Gott erbaut die Sphäre

des Segens.
Es ist nun auch dieses gemeinsame Beten,
das jemand in die Segenssphäre des Klosters
hineinlässt, indem er es vor Gott stellt. Wir
sehen das im Kapitel 53: «Sobald ein Gast
gemeint ist, sollen ihm der Obere und Brüder

mit aller schuldigen Liebe entgegengehen.

Zuerst sollen sie gemeinsam beten, und
so schliessen sie sich zusammen im
Frieden.» Der Gast wird so in die Segenssphäre
des Klosters aufgenommen und wird selber
als Segensträger betrachtet. Wer ihm begegnet,

grüsse ihn bescheiden, er bitte um den
Segen und gehe, wenn er angesprochen
wird, mit dem Bemerken weiter, es sei ihm
nicht erlaubt, mit dem Gast zu reden (Kap
53,24). Das gemeinsame Beten, das zum
Frieden führt, ist Quellgrund des Segens.
Wir wollen hier das Kapitel 66 über den
Pförtner anschliessen, der mit allerhand
Leuten in Kontakt kommt. Sobald irgendwer

anklopft oder ein Armer ruft, antworte
er sogleich «Deo gratias» oder «Benedic».
Damit ist auf den geistlichen Raum
hingewiesen, in dem der Pförtner lebt: vor Gott
im Segen. Das Wissen darum und der
Ausdruck davon prägt die ersten Worte, die
Pförtner und Anklopfender miteinander
austauschen. Das Wort: «Gott sei Dank»
bewegt Pförtner und Anklopfenden zu Gott
hin. Und Segen ist Ausdruck für das gemeinsame

Beten, das Weilen vor Gott.
Ich stelle nun eine kleine Frage. Ist die
Pluralform, benedicite, vielleicht aus dem
Zusammenhang von: Deo gratias und benedic
zu verstehen? Sie wäre dann gleichsam die
Zusammenfassung des Pförtner und Gast
gemeinsamen Hinsehens auf Gott. Gott, die
Quelle des Segens, wäre dann immer mitge¬

meint. Benedicite brächte dann den um
Segen Bittenden und den Segnenden vor Gott.
Wer um den Segen bittet, weiss sich und den
Segnenden vor Gott gestellt, darum spricht
er beide an: Gott und den segnenden
Menschen. Auf alle Fälle ist auch im Kapitel über
den Pförtner, das vom Einlassen auf Gäste
und Aufnahme von Fremden handelt, das
Wissen lebendig und die Sorge am Werk,
dass Kontakte zum Segen führen sollen.
Wir haben nun drei Stellen etwas besehen,
an denen kenntlich wird, dass beim Einlass
in die Segenssphäre des Klosters und beim
Herausfallen aus dem Segen des Klosters das

gemeinsame respektive nicht mehr gemeinsame

Stehen vor Gott zum Ausdruck
kommt.
Wir können uns hier noch einmal einen
Blick auf das Kapitel 67 von den auf Reisen
geschickten Brüdern erlauben und sehen:
Wer auf Reisen geschickt wird, bittet Abt
und Mitbrüder um das Gebet. Und wenn er
zurückkommt, wirft er sich ihnen vor die
Füsse bei jeder Gebetshore. Warum? Der
Fehler wegen (Excessos, hinaussehen,
abschweifen), die sich auf der Reise durch
Sehen und Hören von etwas Bösem oder durch
unnützes Reden eingeschlichen haben. Das
Gebet des Abtes und der Mitbrüder solle
heilen. Das Kloster ist eine in sich geschlossene

Segenssphäre, wo auch das Kleinste
und Geringfügigste auf Geheiss oder mit
Erlaubnis des Abtes geschieht. Wo Segen ist,
ist alles Notwendige da. Es ist also unnötig,
dass es von der Welt her importiert wird.
Darum ist es dem auf Reisen Geschickten
verboten, irgend etwas (und keineswegs nur
alles, wie abschwächende Ubersetzungen
meinen) zu berichten, was er gesehen oder
gehört hat.
Es ist in diesem Zusammenhang vom Tischleser

und vom Tischdiener zu reden. Es

scheint, dass auch hier der Ubergang von
der Welt in die Sphäre des Segens einen eigenen

Segen verlangt. Was von aussen kommt,
passiert das Tor des Segens, sei es Speise, sei

es Wort. Beim Tischleser zeigt sich nochmals,

dass Segen das gemeinsame Beten ein-
schliesst, ja damit ihm identisch ist. In Kap
38 heisst es: Alle sollen im Oratorium dreimal

den Vers sprechen, der Tischleser aber



Der heilige Benedikt (Benedikt von Nursia, um 480-543) heilt einen Besessenen. Miniatur nach

«Miniature Cassinesi del secolo XI0 illustranti la vita die S. Benedetto» von J. M. Inguanez und M.
Avery. Montecassino 1934.

beginne: Herr, öffne meine Lippen, und ein
Mund wird dein Lob verkünden. Dann heisst
es: Wer so, also durch das gemeinsame
Beten, den Segen empfangen hat, der beginne
den Dienst als Leser.

Segen ist verbunden
mit dem Aufblick zu Gott

Segen ist für Benedikt mit dem Aufblick zu
Gott verbunden und, wie mir scheint, zu
Gott als dem Schöpfer. Das zeigt sich einmal
im Kapitel vom Mass der Getränke, das

keineswegs von der heiligen Hemina dominiert
wird. Wo es die Ortsverhältnisse mitbringen,

dass nicht einmal das oben angegebene
Mass, sondern viel weniger oder gar nichts

an Wein aufzubringen ist, da sollen jene, die
dort wohnen, Gott segnen und nicht murren.

Das heisst doch: der Aufblick zu Gott
ist mehr Grund zum Lob als der Anblick von
Wein in Fülle, auch wenn dies auch durchaus
ein Grund wäre, Gott zu loben. Im Kapitel
12 werden die Benedictiones, die Lobpreisungen

des Schöpfers oder die Anerkennung,

dass der Schöpfer die Fülle des Segens
in sich schliesst, als Element der Morgenhore
am Sonntag angeführt.
Hören wir einen Abschnitt aus dem Lobgesang

der drei Männer im Feuerofen:

«Segnet den Herrn, all ihr Werke des Herrn!
Segnet den Herrn, ihr Himmel!
Segnet den Herrn, ihr Engel des Herrn!



Segnet den Herrn, all ihr Wasser
über dem Himmel!

Das ganze Heer des Himmels
segne den Herrn!

Segnet den Herrn, ihr, Sonne und Mond!
Segnet den Herrn, ihr Sterne am Himmel!
Segnet den Herrn, aller Regen und Tau!
Segnet den Herrn, all ihr Winde!»

(Dan 3, 57-65).
In diesem Zusammenhang der Segnung Gottes

durch die Geschöpfe können wir uns daran

erinnern lassen, dass die Benediktiner ihr
ganzes Chorgebet Gott dem Schöpfer
darbringen. So heisst es im 16. Kapitel der
Regel: «Zu diesen Zeiten also wollen wir unserem

Schöpfer den Lobpreis darbringen.»
Das gemeinsame Stehen vor Gott im Gebet
ist Segen im Sinne Benedikts. Von daher
wird auch die Stellung des Abtes in der
Segenssphäre des Klosters zu verstehen sein.
Er spricht den Segen in den verschiedenen
Gebetszeiten. Wenn ein Priester im Kloster
ist, kann dieser den Segen sprechen, aber

nur, wenn der Abt ihn beauftragt (60, 4). Er
bestimmt, wann ein schuldig Gewordener
wieder in die Segenssphäre aufgenommen
wird. Aufnahme ins Kloster als Anklopfender

beim Pförtner, als Gast durch den Abt,
Rückkehr ins Kloster von einer Reise haben
mit Segen zu tun, genau wie Aufnahme von
Speise durch den Mund oder von geistlicher
Speise durch das Ohr, das dem Tisch-Leser
lauscht.
Das Kloster ist eine Sphäre des Segens, weil
und insofern die Mönche vor Gott stehen.
Dann bin ich makellos vor Gott (coram eo),
wenn ich mich vor meiner Bosheit hüte
(7, 18). Jeder einzelne Mönch und alle
zusammen stehen vor Gott. Wer die Gegenwart

Gottes auf grobe Weise missachtet, ist
aus der Segenssphäre, die sich aus dem
gemeinsamen Stehen vor Gott ergibt,
herausgefallen und wird nicht gesegnet, von
niemandem, nicht einmal seine Speise wird
gesegnet. Bei Benedikt kann man vielleicht
sogar sagen, dass der Abt den Segen verwaltet,

ihn jemandem zuteilt, z. B. dem Priester,
oder ihn entzieht, wie dem, der schwer
schuldig geworden ist, und, wenn dieser
Genugtuung geleistet hat, sagt, es genügt, und
segnet.
Aber nicht nur der Abt, und in seinem Auftrag

der Priester, geben den Segen. Benedikt
sieht vor, dass überall, wo Mönche
miteinander zu tun bekommen, indem sie sich
treffen, der Jüngere den Alteren um den
Segen bittet. Und wenn es einen Zusammen-
stoss gibt im Kloster zwischen den Jüngeren
und einem Alteren, dass sich der Jüngere
sogleich und ohne Aufschub dem Alteren zu
Füssen wirft und dort Genugtuung leistet,
solange, bis dieser Zusammenstoss durch
den Segen des Alteren geheilt wird.
Seltsam ist bei Benedikt, dass nie gesagt
wird: Gott segnet. Vielleicht kommt das
daher, dass Segen und Segnen bei Benedikt so
ins Gebet und damit in das Stehen vor Gott
eingebunden sind, dass eine eigene Erwähnung

Gottes als der Gesegnete und Segnende
völlig überflüssig ist. Im Gebet desjenigen,
der den Wochendienst in der Küche (bei uns
heute Tischdiener) verlässt, heisst es: Benedictas

es Domine Deus, qui adiuvisti et consola-
tus es me Gesegnet bist du, Herr Gott.
Du hast mit geholfen und mich getröstet.
Hilfe und Trost entspringen dem Gott, der
die Segensfülle in sich trägt.
Das ein paar Beobachtungen und
Bemerkungen zum Kloster als Sphäre des Segens,
wo die von Jesus in der Bergpredigt
angesprochene Haltung und Lebenseinstellung
richtungsweisend und eine Sphäre - ich nenne

sie einmal: heile Welt vor Gottes Angesicht

- aufbauend sind. «Denen, die fluchen,
nicht wieder fluchen, sondern segnen.» Dass
diese heile Welt vor Gottes Angesicht eine
immer wieder durch jeden Menschen, der
darin ist, gefährdete Welt ist, kommt neben
anderen Stellen in der vierten Demutsstufe
zum Ausdruck, wo es heisst: mit Paulus
falsche Brüder ertragen und jene segnen, die
uns fluchen.

64


	Das Benediktinerkloster : ein Ort des Segens

