
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 68 (1991)

Heft: 1

Artikel: Heute ist euch in der Stadt Davis der Retter geboren : ein Kommentar
zum Weihnachtsevangelium (Lukas 2, 1-20)

Autor: Goldau, Peter-Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heute ist euch in der Stadt Davids
der Retter geboren
Ein Kommentar zum Weihnachtsevangelium (Lukas 2, 1-20)

Peter-Norbert Goldau, Diakon, Weil am Rhein

Weihnachten. Josef und seine schwangere
Frau Maria suchen in Betlehem Herberge.
Arm und mittellos wie sie sind, werden sie
überall abgewiesen und landen letztlich in
einem Stall. Mitten in dunkler, kalter Nacht
bringt Maria ihr Kind zur Welt. Weil gar
nichts anderes da ist, muss sie das arme
Jesuskind ins Stroh der Futterkrippe legen.
Aber das göttliche Kind verstrahlt soviel
Licht und Wärme, dass trotz des Elends alles
hell und freundlich wird. Engel singen von
Friede und Freude, fromme Hirten eilen mit
ihren Gaben zur Krippe.

Nicht historische,
sondern theologische Verkündigung
Eine Weihnachtsgeschichte so richtig fürs
Gemüt. Ist es das, was das Evangelium sagen
will? Schauen wir doch mal in das
Evangelienbuch des Lukas.
Bevor wir ein Buch lesen, suchen wir in der
Regel etwas über den Autor und über sein
Motiv zu schreiben zu erfahren. Hier ist
Lukas der Verfasser, der als Heidenchrist ein
Evangelium geschrieben hat, um andere
vom christlichen Glauben zu überzeugen.
Öffentlichkeitsarbeit will er leisten und wendet

sich an gebildete Heiden und
Heidenchristen. Einem von ihnen, dem schon
glaubenserfahrenen Theophilus, widmet er sein
Schriftwerk.
Beim Schreiben dieses Buches lässt er sich
nicht von überlieferter geschichtlicher
Erinnerung leiten, sondern von der Tradition
christlichen Meditierens. Sein Werk ist
alten, nichtchristlichen Uberlieferungen
nachgebildet und erlaubt als Verkündigungsge¬

schichte nicht Rückschlüsse auf geschichtli-
schen Hergang.
Lukas sammelt Informationen. - «Schon viele

haben es unternommen, einen Bericht
über all das abzufassen» (vergl. Lk 1, 1). - Er
greift auch auf die Uberlieferung des Markus

zurück und auf die Sammlung von
Jesusworten. Wie Schriftsteller seiner Zeit dichtet,

schmückt und gestaltet er sein Werk und
verwendet dabei, was an Information auf
ihn zukommt. Lukas ist kein Historiker.
Nein, Prediger, Theologe ist er. Sein Schreiben

beflügeln Gedanken an den auferstandenen

Herrn, an die Kirche, an das Weltverständnis

seiner jungen Christengemeinde.
Er schreibt keine Sammlung von Glaubenssätzen,

keinen Katechismus, sondern eine
verkündende Erzählung, ein Evangelium,
mit dem er seine Leser überzeugen will, dass

Jesus von Nazaret in Wahrheit der verheis-
sene Thronerbe Davids und als Christus der
von Gott gesandte Retter Israels ist, wie es

die Kirche verkündet (vergl. Apg 2, 36).
Die Wahrheit dieses Weihnachtsevangeliums

gründet nicht in zuverlässigen
Nachrichten aus dem Mund der Hirten oder
Angehörigen der Heiligen Familie, nein, sie

gründet darin, dass sich Gott selbst durch
die Botschaft des Engels kund macht.
Einzelne Angaben dieses Evangeliums wurden

schon früh irrtümlich als historische
Gegebenheiten aufgefasst und fanden in den
Apokryphen phantasievoll ausgemalte
Aufnahme. Nach dem 4. Jh. entstanden jene
legendenhaft ausgeschmückten Darstellungen
der Geburtsgeschichte Jesu, die bis heute
von vielen Christen in den Lukastext
hineingelesen werden. Aber wer sich nicht den



Blick fiir die Aussagen der Bibel, der es

nicht um schmückendes Beiwerk geht,
verstellen lässt, der kann auch heute noch für
sich einen Weg finden, wie die Hirten Gottes

Frohbotschaft zu hören, sie weiterzusagen

und sie wie Maria betend zu betrachten.
Lassen wir vor dem Hintergrund des eben
Erwähnten das Weihnachtsevangelium nach
Lukas sprechen:

Ohnmacht des Davidssohnes
im Gegensatz
zum mächtigen Kaiser Augustus

2, 1-3: «In jenen Tagen erliess Kaiser Augustus

den Befehl, alle Bewohner des Reiches
in Steuerlisten eintragen zu lassen. Dies
geschah zum erstenmal; damals war Quirinius
Statthalter von Syrien. Da ging jeder in seine
Stadt, um sich eintragen zu lassen.»
Befragen wir die Geschichte, so finden wir:
Dieser Text lässt sich historisch nicht belegen.

Eine solche Steuerfestsetzung gab es unter

Kaiser Augustus nicht. Auch war es nicht
üblich, aus solchem Anlass «jeden in seine
Stadt» zu beordern. Herodes war schon 4 v.
Chr. gestorben, und eine Steuerfestsetzung
durch einen Statthalter Quirinius gab es erst
6 n. Chr. in Syrien. Das Evangelium ist kein
Geschichtsbuch.
Der Theologe Lukas greift allgemein
bekannte politische Gegebenheiten und Ereignisse

heraus, um durch sie die Geburt Jesu
in der Davidsstadt Betlehem zu veranschaulichen.

Mit dem Anfang, «In jenen Tagen»,
schafft er die Verbindung zwischen der
Geburtjesu und dem mächtigen Kaiser Augustus,

dem Herrscher, auf den Menschen so

grosse Hoffnung setzen. Die Macht des

Augustus unterstreicht er durch dessen Befehle,
die in das Leben selbst der entferntesten
Bürger greifen, wie jener Befehl, sich in
Steuerlisten eintragen zu lassen. In Syrien
und Gallien kam es zu Aufständen gegen
solche aufgezwungenen Offenbarungseide, weil
die Menschen sich trotz Unterdrückung
ihrer letzten Freiheit nicht berauben lassen
wollten. Hier ist es die erste Steuerfestsetzung,

ein aussergewöhnliches Ereignis. Den
Juden wird damit ihre aussichtslose
politische Situation, ihr Unfreisein vor Augen

geführt. Es muss ihnen bewusst werden: Das
Schicksal des Königshauses Davids ist jetzt
endgültig besiegelt. Die Hoffnung auf eine
geschichtliche Wende ist zerstört. In drei
Sätzen umreisst Lukas die Lage der
Menschen und die Bedeutung jesu. Indem er
Augustus nennt, weist er aufJesus, den eigentlichen

Herrn, an dessen Geburt jener ewige
Friede geknüpft ist, der unter Augustus ver-
heissen ist. Das Eintragen in Steuerlisten
wird erwähnt, um das Sehnen der Menschen
nach Selbstbestimmung, Glück und Freiheit
zur Sprache zu bringen, um aufJesus zu
verweisen, in dem dieses Sehnen erfüllt ist.
2, 4-5: «So zog auch Josef von der Stadt Na-
zaret in Galiläa hinauf nach Judäa in die
Stadt Davids. Er wollte sich eintragen lassen
mit Maria, seiner Verlobten, die ein Kind
erwartete.»
Josef, Nachkomme Davids, beugt sich dem
Willen der Fremdherrschaft, geht nach
Betlehem, um sich in die Steuerliste eintragen
zu lassen. Indem er dem Befehl des
Weltherrschers Augustus gehorcht, führt er die
Erfüllung der Verheissung Gottes herbei. Es

wird erfüllt, was der Prophet Micha sagt:
«Du aber, Ephrata, zwar das kleinste unter
Judas Geschlechtern, doch aus dir wird mir
hervorgehen, der über Israel herrschen soll"
(Mich 5, 1). Wo Menschen keine Zukunft
mehr sehen, beginnt Gott neu. In der
Geburtsstadt Davids lässt er den erwarteten
Davidssohn, Jesus, zur Welt kommen.
Josef nimmt Maria mit auf die Reise und
stellt sie damit als seine Vermählte vor, die
er in sein Haus aufgenommen hat. Nichts
deutet auf eine besondere Armut dieses Paares

hin oder dass Josef nicht standesgemäss
für Maria aufkommen kann. Während des
Aufenthalts in Betlehem kommt für Maria
die Zeit der Niederkunft. Also nicht bei der
Ankunft nach einer zermürbenden
Quartiersuche. Der Wirklichkeit werden wir viel
näher kommen, wenn wir das Gegenteil der
liebgewonnenen Ausschmückungen annehmen.

Hat doch auch Lukas nichts von einer
Herbergssuche vermerkt.
2, 6-7: «Als sie dort waren, kam für Maria
die Zeit ihrer Niederkunft, und sie gebar
ihren Sohn, den Erstgeborenen. Sie wickelte
ihn in Windeln und legte ihn in eine Krippe,



weil in der Herberge kein Platz fur sie war.»
Nüchtern, ohne auszuschmücken, wird die
Geburt mitgeteilt. Was Micha prophezeite,
ist eingetreten: Der Davidssohn ist in Betle-
hem geboren. Mit dem Hinweis «den
Erstgeborenen» wird auf die Vorrechte des
erstgeborenen Sohnes verwiesen, nicht aber darauf,

dass er der erste von mehreren Söhnen
ist. Gleichzeitig wird daran erinnert, dass in
Israel der Erstgeborene nicht nur seinen
Eltern gehört, sondern auch Gott (vergl. Num
3, 13).

Maria wickelte ihr Kind in Windeln. Ein
alltägliches Geschehen, das zeigt: dieses Kind
ist Menschenkind, wie andere auch. Aus
Mangel an Platz in einer Übernachtungsstätte

wird das Jesuskind im Stall in eine Futterkrippe

gelegt. Das griechische Wort für
Herberge kann Massenunterkunft ebenso
bedeuten wie Wohnraum eines einfachen
Bauernhauses, das errichtet ist über einer
Felsenhöhle, die als Stall dient. Ein Ausweichen
in den Stall ist unter damaligen Verhältnissen

nichts Aussergewöhnliches, zumal der



enge Wohnraum kaum mehr Annehmlichkeit
bieten kann.

Die Krippe aber wird zum Zeichen für die
Hirten, die das Kind finden sollen. - Wie
damals das Binsenkörbchen, in dem Mose
gefunden wurde (vergl. Ex 2, 3). - Dieser
sonderbare Umstand wird nicht erniedrigend

verstanden, sondern weist auf das Aus-
sergewöhnliche dieses Kindes hin. So betont
die Krippe weniger die Armut, als vielmehr
die Ohnmacht des Davidssohnes im Gegensatz

zum mächtigen Kaiser Augustus und zu
der Vorstellung, die in Israel über die
Ankunft des Messias herrscht.

Es gibt keinen andern Weltheiland
als das Kind in der Krippe
2, 8: «In jener Gegend lagerten Hirten auf
freiem Feld und hielten Nachtwache bei
ihrer Herde.»
Hirten werden genannt, Gedanken gehen zu
König David, der auf den Hirtenfeldern Bet-
lehems berufen wurde. Auch Michas
Prophetenwort kommt in Erinnerung: «Und du,
Herdenturm, Ophel der Tochter Zion, zu
dir soll zurückkehren die frühere
Herrschaft, das Königtum über das Haus Israel»
(Mich 4, 8).
Lukas schreibt nichts von einem Herdenturm.

Aber schon wie in jüdischer Tradition
(Targum des Rabbi jonathan und ein Misch-
natext) werden Messiasgeburt und Hirten in
Verbindung gebracht, werden Hirten
Herolde der Frohbotschaft. Standen die Hirten
bei den Alten in hohem Ansehen, so sind sie

zur Zeit Jesu verachtet. Als unehrlich gelten
sie, dürfen vor Gericht nicht Zeugen sein.
Die Pharisäer sehen sie vom messianischen
Heil ausgeschlossen, weil sie Reinheitsvorschriften

und Sabbatsbestimmungen nicht
einhalten. Sie werden genannt in einem Zug
mit Zöllnern und Dirnen, denen, besonders
bei Lukas, Jesus immer wieder Gottes
bedingungsloses Verzeihen zuspricht und mit
denen er Tischgemeinschaft hält. Hirten,
Repräsentanten der Armen, stehen am Anfang
von Jesu Lebensweg.
2, 9: «Da trat der Engel des Herrn zu ihnen,
und der Glanz des Herrn umstrahlte sie. Sie
fürchteten sich sehr.»

Gott selbst macht das Menschwerden seines
Sohnes bekannt und bestimmt die Zeugen.
Ein Engel verkündet die Geburt Jesu. Um
das Unbeschreibliche, das Machtvolle des

Engels, um seine himmlische Herkunft
hervorzuheben, heisst es, «der Glanz des
Herrn» umstrahlt die Hirten zur Nachtzeit.
«Ein Volk, das im Dunkeln lebt, sieht ein
helles Licht» (Jes 9, 1). Apokalyptische
Gedanken werden geweckt: Der Lichtglanz
Gottes, der Engel, das plötzliche Erscheinen
und die Furcht der Menschen. Eine andere
Welt tut sich auf, die Sphäre des Göttlichen.
Der Mensch erfährt Welt und Wirklichkeit
Gottes und erschrickt.
2, 10-12: «Der Engel aber sagte zu ihnen:
Fürchtet euch nicht, denn ich verkünde euch
eine grosse Freude, die dem ganzen Volk
zuteil werden soll: Heute ist euch in der Stadt
Davids der Retter geboren; er ist der Messias,

der Herr. Und das soll euch als Zeichen
dienen: Ihr werdet ein Kind finden, das in
Windeln gewickelt in einer Krippe liegt.»
Der Engel drängt die Furcht zurück, indem
er sein Erscheinen mit dem Verkünden der
Frohbotschaft begründet. Dann offenbart er
die Bedeutung des Kindes. In nachösterlicher

Sicht stellt Lukas dieses Kind den Juden
als Gesalbten des Herrn, als Messias vor,
der, wie erwartet, aus der Davidssstadt
hervorgeht. Den Heiden, den Hellenen, wird es

als Erlöser vorgestellt. Alle Leser sollen
verstehen, dass es ausser diesem Kind in der
Krippe keinen anderen Weltheiland gibt.
Und wenn Lukas schreibt: «Heute ist der
Retter geboren», so spricht er das grosse
Heute der Endzeit an, das jetzt da ist, indem
Gott sein Verheissen an Israel einlöst. Die
Hirten werden vor eine Glaubensentscheidung

gestellt. Als Zeichen erhalten sie nur
das Kind in der Krippe. An ihnen liegt es,
sich zu entscheiden, das Kind zu suchen
oder nicht.
2, 13-14: «Und plötzlich war bei dem Engel
ein grosses himmlisches Heer, das Gott lobte
und sprach: Verherrlicht ist Gott in der Höhe,

und auf Erden ist Friede bei den
Menschen seiner Gnade.»
Die apokalyptische Erscheinung geht weiter.
Das Heer der Engel unterstreicht Bedeutung
und Verkündigung des einen Engels. In sei-



nem Lob spricht es keinen Wunsch aus,
sondern die Tatsache: Ehre ist für Gott und
Friede ist bei den Menschen. Die
Menschwerdung seines Sohnes beweist Gottes
Herrlichkeit und Ehre, und der Friede auf Erden
ist Anteilnehmen an dieser Herrlichkeit.
Indem Gott sich als der Herrliche erweist, ist
dem Menschen Frieden, d. h. Heil
geschenkt. Mit dem Zusatz «den Menschen
seiner Gnade» ist nicht Auswahl gemeint,
sondern das Heil ist allen angeboten, aber es

kommt von Gott.
2, 15-19: «Als die Engel sie verlassen hatten
und in den Himmel zurückgekehrt waren,
sagten die Hirten zueinander: Kommt, wir
gehen nach Betlehem, um das Ereignis zu
sehen, das uns der Herr verkünden liess. So

eilten sie hin und fanden Maria und Josef
und das Kind, das in der Krippe lag. Als sie
es sahen, erzählten sie, was ihnen über dieses
Kind gesagt worden war. Und alle, die es

hörten, staunten über die Worte der Hirten.
Maria aber bewahrte alles, was geschehen
war, in ihrem Herzen und dachte darüber
nach.»
Die Hirten ermuntern einander, dieses
Zeichen zu prüfen. Sie laufen hin und finden
das Kind und die Eltern. Was ihnen offen¬

bart wurde, erzählen sie weiter an Maria
und Josef zunächst, dann den Bewohnern
Betlehems und zuletzt den Lesern dieses
Buches. Sie hatten sich für den Glauben
entschieden und haben das Kind in der Krippe
gefunden. Das sagen sie weiter, betreiben
Mission. Das Wort des Engels entfaltet seine
offenbarende Kraft bis hin zu der Botschaft,
die die Kirche bis heute von Jesus Christus
weiterträgt. Die Verkündigung der Kirche ist
in der Verkündigung des Engels begründet.
Damals begann, was wir heute verkünden.
Auffällig ist der Blick, den Lukas auf Maria
richtet: «Sie bewahrte alles, was geschehen
war, in ihrem Herzen und dachte darüber
nach.» Maria wird uns als glaubender Mensch
nahegebracht, der vorbildlich das Geschehene

schweigend und nachsinnend beherzigt.
2, 20: «Die Hirten kehrten zurück, rühmten
Gott und priesen ihn für das, was sie gehört
und gesehen hatten; denn alles war so gewesen,

wie es ihnen gesagt worden war.»
Im Lob der Hirten fasst Lukas das Geheimnis

dieser Offenbarung noch einmal zusammen,

um der Kirche in einem Wort auf den
Weg zu sagen: Weil der Mensch Gott so
erleben darf, besteht für ihn immer Grund,
Gott zu loben und zu preisen.

Unsere Klostergemeinschaft
wünscht und erfleht Ihnen,

liebe Freunde und Wohltäter,
Gottes reichsten Segen

zum Fest der Geburt unseres Erlösers
und zum Neuen Jahr.

Zugleich dankt sie Ihnen ganz herzlich
für Ihre Treue, Ihr Wohlwollen

und Ihre Unterstützung,
die Sie uns schenken.


	Heute ist euch in der Stadt Davis der Retter geboren : ein Kommentar zum Weihnachtsevangelium (Lukas 2, 1-20)

