
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 5

Artikel: Gedanken zur Gerechtigkeit

Autor: Hardegger, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken zur Gerechtigkeit

Sibylle Hardegger, stud, theol.

«Gerechtigkeit» ein Wort, das in letzter Zeit
wieder stark an Bedeutung gewonnen hat.
Doch wenn wir seine ursprüngliche Bedeutung

wirklich verstehen wollen, müssen wir
uns der heiligen Schrift zuwenden. Wollen
wir gar zu deuten versuchen, was Gerechtigkeit

für unsere Zeit zu bedeuten hat, bleibt
uns die Auseinandersetzung mit dem Alten
wie mit dem Neuen Testament nicht
erspart.

Gerechtigkeit im Alten Testament

Die Bedeutung des hebräischen Wortes
_p ~l-X wird mit «Gerechtigkeit» nur
annähernd wiedergegeben. Gemeint ist in erster
Linie ein Verhältnis zwischen zwei «personalen»

Grössen. Ein Verhältnis zwischen
Mensch und Mitmensch, zwischen Gott und
dem einzelnen oder zwischen Volk und Gott
wäre darunter zu verstehen. Als Beispiel
drängt sich dabei die Erzählung über das
Jubeljahr Lev 25 auf: Gerechtigkeit, ein
Verhältnis zwischen Mensch und Mitmensch.
Im weiteren gehören Gerechtigkeit und
Bundesschluss im Alten Testament ganz nahe

zusammen. Bundesschluss und Eintreten
für das Volk sind in die Tat umgesetzte
Gerechtigkeit, die von Gott ausgeht.
Der heilbringende Charakter der Gerechtigkeit

tritt in Psalm 143 deutlich in den
Vordergrund: «Herr, vernimm mein Flehen, in
deiner Treue erhöre mich, in deiner Gerechtigkeit!

Geh mit deinem Knecht nicht ins
Gericht, denn keiner, der lebt ist gerecht vor
dir.» Selbstverständlich dürfen wir auch die
juristische Auffassung von Gerechtigkeit
nicht vergessen. Gott bringt Gerechtigkeit,

indem er das Böse bestraft und Gutes rühmt
und belohnt. Bei Ezechiel 21, 31 lesen wir:
«Weg mit dem Turban, herunter mit der
Krone! Nichts soll bleiben wie es ist. Das
Niedrige wird hoch, das Hohe wird niedrig.»

Somit finden wir im Alten Testament
drei Hauptebenen der Gerechtigkeit:
Verhältnis zwischen zwei personalen Grössen,
die Gerechtigkeit Gottes und die juristische
Dimension von Gerechtigkeit, die nicht
immer von Gott ausgehen muss.

Gerechtigkeit im Neuen Testament

Mit 5iKCUOcruvT| (griech.: Gerechtigkeit) im
Neuen Testament, ist meist die Gerechtigkeit

des Menschen gemeint. Gerechtigkeit
also, die durch das menschliche Tun
zustande kommt. Mt 5,10: «Selig, die um der
Gerechtigkeit willen verfolgt werden, denn
ihnen gehört das Himmelreich.» Daneben
finden wir Gerechtigkeit auch als Metapher
für das Reich Gottes «.. denn das Reich
Gottes ist nicht Essen und Trinken, es ist
Gerechtigkeit und Friede .» Rom 14, 17.
Der Apostel Paulus allerdings braucht den
Begriff noch einmal anders. Bei ihm
erscheint immer wieder die Gerechtigkeit Gottes

(ÔIKCUOOU Ueou). Er versucht damit an
die Bedeutung im Alten Testament
anzuknüpfen. Die Gerechtigkeit, die von Gott
durch seinen Sohn Jesus Christus ausstrahlt,
ist bei Paulus Mittelbegriff. Die Gerechtigkeit

Gottes, den Ort alles Guten setzt er
gleich mit Güte, Gnade, Barmherzigkeit
und Liebe. «. denn käme Gerechtigkeit
durch das Gesetz, so wäre Christus vergeblich

gestorben» (Gal 2, 21). Drei Dimensio-



nen von Gerechtigkeit im Neuen Testament
also: Gerechtigkeit des Menschen, Gerechtigkeit

als Metapher für das Reich Gottes
und Gottes Gerechtigkeit als Ort allen Heils.

Carl Friedrich von Weizsäcker:
Gerechtigkeit

Wie komplex nun das Problem Gerechtigkeit

in der heutigen Zeit ist, zeigt uns C. F.

von Weizsäcker in seiner Rede, die er anlässlich

der Verleihung der Ehrendoktorwürde
der Theologischen Fakultät Basel vom 15.
Dezember 1989 hielt.
Gerechtigkeit wird heute stark mit Frieden
in Verbindung gebracht. Friede ist ein
Problem der Macht. Macht von Menschen über
Menschen. Das letzte Argument im
Machtkonflikt, ultima ratio rerum, ist der Krieg.
Diese weltlich anerkannte Institution Krieg
muss endlich überwunden werden. Die Ursache

des Krieges sind Ängste, die aus ungerechten

Beziehungen der Menschen erwachsen.
Friede bedarf also der Gerechtigkeit. Diese
Gerechtigkeit bedeutet zweierlei: Menschenrechte

und soziale Freiheit. Menschenrecht
meint Freiheit, die wir einander gewähren
sollten. Freiheit aber ist nur mit einer sozialen

und wirtschaftlichen Stabilität möglich.
Die Instabilität, welche heute eben herrscht,
macht soziale Gerechtigkeit zu einem, wie
man meint, unlösbaren Problem. Da ist zum
Beispiel der Gegensatz zwischen Arm und
Reich, der nicht bewältigt wird.
Immer weiter fortschreitende Technik und
die Intelligenz und der Egoismus des
Menschen lösen zwar das Produktionsproblem
von Gütern, aber nicht die gerechte Verteilung

derselben. Was uns heute fehlt, ist eine
Rechtsordnung im Weltmarkt. Solange diese

nicht geschaffen ist, wird das Problem der
sozialen Gerechtigkeit weltweit ungelöst
bleiben. Das Problem wird sich mehr und
mehr verschärfen durch das Bevölkerungswachstum,

das heute zugleich Folge und
Ursache von Armut ist. Ein Teufelskreis?

Was geht all dies die Christen an?

Eigentlich gibt es eine einfache Antwort:
Kein verantwortlich denkender Mensch darf

sich dem Nachdenken über dieses Problem
entziehen. Soweit es seiner Kraft und
Möglichkeit entspricht, soll er an der Lösung dieses

Problems mitarbeiten. Sollten Christen
es anders machen? Oder ist es eben gerade
die Theologie, die uns Verhaltensweisen zu
diesem komplexen Problem aufzeigt?
Besinnen wir uns an dieser Stelle noch
einmal auf die Schrift zurück. Von Anbeginn
zeigt sich uns Gott als ein Bundesgott, der
auf der Seite des Lebens steht. Durch die
Menschwerdung seines Sohnes, stellt sich
Gott endgültig auf die Seite der Menschen.
Jesus selbst bringt Gerechtigkeit durch sein
Handeln. Doch was geschieht nach seinem
Tod? Jetzt hat Gott unsere Hände und Füsse
Gerechtigkeit zu tun; und er traut sie uns zu.
Wenn wir an einen Gott der Gerechtigkeit
glauben, wenn wir uns auf einen solchen
Gott ein- und verlassen, wenn wir uns zu
einem solchen Gott zugehörig fühlen, wie soll
dann unsere gelebte Lebensantwort aussehen?

Sie könnte etwa wie folgt lauten:
• Uns auf die Seite des Lebens stellen, das
heisst wohl auch Auseinandersetzungen
eingehen können. Unweigerlich wird dann aus
unserem Glaubensleben ein politisches
Leben.

• Nach Gottes Art herrschen und Recht
schaffen, indem wir etwa Partei für die
Armen ergreifen; Diakonie auch wirklich
leben.

• Zu den Menschen und zur ganzen Schöpfung

Sorge tragen.
• Gegen Unrecht aufstehen, immer wieder
von neuem.
Wenn in diesem Rahmen Gerechtigkeit
geschaffen werden kann, bekommen
Menschen ihre Menschenwürde zurück, dann
wird Gottes Reich auch wirklich gelebt auf
dieser Welt.
Jesus sagt: «Liebet eure Feinde, tut wohl
denen, die euch hassen, dann werdet ihr Kinder

eures Volkes genannt.» Er sagt auch zu
Petrus: «Stecke dein Schwert in die Scheide,
denn wer das Schwert aufhebt, wird durch
das Schwert umkommen.» Erhalten heute
vielleicht diejenigen Christen endlich recht,
diejesus folgend, stets Waffengewalt verweigert

haben? Oder geben uns die Christen
Lateinamerikas mit ihrer Befreiungstheologie



ein Beispiel? In seiner Enzyklika Solicitudo
rei socialis (1987) stellt der jetzige Papst fest,
dass soziale Gerechtigkeit eines moralischen
Motivs bedarf. Befreiungstheologie, die wieder

erkennt, dass Jesus, selbst einfacher
Sohn eines einfachen Zimmermanns, zu den
Armen gekommen ist, sollte uns Europäern
Beispiel sein. Sollten wir heute in Europa
nicht endlich davon abkommen zu glauben,
es dürfe nur eine Theologie geben, die zwar
vom Makel Ungerechtigkeit spricht, aber
nichts dagegen tut?

Gerechtigkeit befreit!

Sollte nicht eine Gleichheit in unserer Welt
herrschen, wie sie in Gal 3, 26-28 beschrieben

ist? «Ihr alle seid durch den Glauben
Söhne Gottes in Christus Jesus geworden.
Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft
seid, habt Christus als Gewand angelegt. Es

gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht
Sklaven und Freie, nicht Mann und
Frau ...». Gemeint ist hier wohl eine Gleichheit,

welche die Erde umspannt, nicht nur
«unser» Europa. Der gegenwärtige Zustand
der Verschuldung der Dritten Welt hindert
uns aber an der Realisierung dieser Gleichheit.

Durch die Taufe gehören wir zur Einheit

der Kirche, zur Einheit der Menschheit.
Dürfen wir zusehen, wie diese Einheit und
Gleichheit zur Ungleichheit degeneriert
wird? Denn während Teile dieser Einheit
aufgrund des Elends, das die Verschuldung
erzeugt, leiden und sterben, bereichern sich
andere direkt oder indirekt. Der Versuch
unsere Gesellschaft einer grundlegenden
Umgestaltung dieser Situation zu unterziehen,

ist die wichtigste Aufgabe der Christen.
Umdenken ist ebenso wichtig wie Taten, nur
so kann Gerechtigkeit geschaffen werden,
welche die Verschuldeten, Versklavten,
Armen, Schwachen und Ausgestossenen
befreit.

Entschuldung der ärmsten Länder
der Welt

Fastenopfer und Brot für Brüder stellten ihre

diesjährige Fastenaktion unter das Thema
«Gerechtigkeit befreit» und lancierten zu¬

sammen mit vier anderen Hilfswerken eine
Petition zur Entschuldung der ärmsten Länder

der Welt. Diese Unterschriftensammlung
ist noch immer im Gang, man hofft auf

100 000 Unterschriften, welche dem Parlament

zur Sommersession unterbreitet werden

sollen. Bei dieser Aktion fordern die
Unterzeichnenden vom Schweizer Parlament,
dass es, anlässlich des 700sten Geburtstages
der Eidgenossenschaft, 700 Millionen Franken

freimacht, um zum ermässigtem Preis
die schweizerischen Schuldforderungen
gegenüber den ärmsten Ländern der Dritten
Welt zu tilgen. Gerechtigkeit also im Sinne
des Alten Testamentes soll geschaffen werden;

ein Verhältnis, eine Beziehung von
Menschen zu Menschen. Das Projekt
«Entschuldung» ist nicht eine einseitige Aktion,
denn es basiert aufgegenseitigem Mittragen.
Als Gegenleistung wären die Regierungen
der 3.-Welt-Länder verpflichtet, einen
Fonds anzulegen, der für die Realisierung
von Entwicklungsprojekten zugunsten der
Opfer der Verschuldung bestimmt ist. Mit
der Verwaltung dieses Fonds müssten
Organisationen betraut werden, die das
Vertrauen der Bevölkerung geniessen und von
den Regierungen unabhängig sind.
Und wir als einzelne in diesem Prozess? Die
Fastenzeit war eine günstige Zeit, darüber
nachzudenken, wie Gott im eigenen Leben
wieder vermehrt Platz eingeräumt werden
könnte. Diese geprägte Zeit bot Gelegenheit
zur Ruhe, um auf den zu hören, der die
Gerechtigkeit selber ist. Durch diese Hinwendung

zu Gott dürfen wir immer wieder
Befreiung von unserer Schuld erfahren. Ich bin
überzeugt, dass der eine oder andere dieses
befreiende Gefühl auch wieder während der
Fastenzeit erfahren durfte. Das Gewahrwerden

dieser persönlichen Entschuldung kann
unerwartet und plötzlich eintreten, und das
nicht nur während der Fastenzeit. Befreit
von der Last der Schuld, können wir uns
erneut den Beziehungen zu unseren Freunden
und Gegnern widmen, wodurch neue Liebe
und neue Gerechtigkeit entstehen kann.
Gerechtigkeit, welche wir von Gott erfahren, ist
immer auch mit der Aufforderung gekoppelt,

an den anderen in gleicher Weise zu
handeln, wie wir uns das von ihnen wün-



sehen. Diese Neuorientierung muss jetzt
nachwirken, das ganze Jahr hindurch, ja ich
möchte sagen, ein ganzes Leben lang.
Von der persönlichen Schuld entlastet zu
sein, heisst auch, dass neue Energie, neue
Kraft frei wird. Neue Energie für die
Ausübung meines Berufes, für die Verwaltung
von Gütern über die ich verfüge und für die
Art und Weise, wie ich der Forderung nach
Gerechtigkeit Folge leiste. Wertvoll und
nachklingend erscheint mir in diesem Fall
der Schwerpunkt «Mein Umgang mit dem
Geld». Während es einem in der Fastenzeit
noch eher leicht fiel, auf etwas materiell
Erschwingliches zu verzichten, werden wir
jetzt wohl mehr gefordert. In diesen Wochen
werden wir alle von Staates wegen uns mit
unserem eigenen Geld befassen müssen, die
Steuern sind wieder fällig, und über die
persönlichen Konten sollte man auch wieder
einmal Bilanz ziehen. Genügend Anstoss al¬

so, uns mit unserer eigenen Geldwirtschaft
kritischer und verantwortungsbewusster
auseinanderzusetzen. Denn wie heisst es doch
schon im Timotheusbrief: «Die Liebe zum
Geld ist Wurzel aller Übel» (1 Tim 6, 10).
Über unsere eigene Wirtschaft hinaus sollten

wir aber die Drittweltländer nicht
vergessen, ihnen eine Chance geben für einen
Neubeginn und in diesem Sinne unsere
Unterschrift unter die Petition zur «Entschuldung

der ärmsten Länder der Welt» setzen!
Denken wir unentwegt daran «Das Reich
Gottes ist Gerechtigkeit» (Rom 14, 17), und
was wäre unsere Aufgabe auf Erden anderes,
als am Reich Gottes mitzubauen.
«Reichlich gibt er den Armen; seine Gerechtigkeit

hat Bestand für immer», diese Worte
des Psalmisten sollten uns Vorbild sein, damit
der Psalmist des 20. Jahrhunderts einmal
sagen kann: «Sie befreien einander, indem sie

Gerechtigkeit untereinander schaffen.»

121


	Gedanken zur Gerechtigkeit

