Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 5

Artikel: Gedanken zur Gerechtigkeit

Autor: Hardegger, Sibylle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken zur Gerechtigkeit

Sibylle Hardegger, stud. theol.

«Gerechtigkeit» ein Wort, das in letzter Zeit
wieder stark an Bedeutung gewonnen hat.
Doch wenn wir seine urspringliche Bedeu-
tung wirklich verstehen wollen, missen wir
uns der heiligen Schrift zuwenden. Wollen
wir gar zu deuten versuchen, was Gerechtig-
keit fur unsere Zeit zu bedeuten hat, bleibt
uns die Auseinandersetzung mit dem Alten
wie mit dem Neuen Testament nicht er-
spart.

Gerechtigkeit im Alten Testament

Die Bedeutung des hebriaischen Wortes
—1X wird mit «Gerechtigkeit» nur anna-
hernd wiedergegeben. Gemeint ist in erster
Linie ein Verhaltnis zwischen zwei «persona-
len» Grossen. Ein Verhaltnis zwischen
Mensch und Mitmensch, zwischen Gott und
dem einzelnen oder zwischen Volk und Gott
ware darunter zu verstehen. Als Beispiel
drangt sich dabei die Erzahlung uber das Ju-
beljahr Lev 25 auf: Gerechtigkeit, ein Ver-
haltnis zwischen Mensch und Mitmensch.
Im weiteren gehoren Gerechtigkeit und
Bundesschluss im Alten Testament ganz na-
he zusammen. Bundesschluss und Eintreten
fur das Volk sind in die Tat umgesetzte Ge-
rechtigkeit, die von Gott ausgeht.
Der heilbringende Charakter der Gerechtig-
keit tritt in Psalm 143 deutlich in den Vor-
dergrund: «Herr, vernimm mein Flehen, in
deiner Treue erhore mich, in deiner Gerech-
tigkeit! Geh mit deinem Knecht nicht ins
Gericht, denn keiner, der lebt ist gerecht vor
dir.» Selbstverstandlich durfen wir auch die
juristische Auffassung von Gerechtigkeit
nicht vergessen. Gott bringt Gerechtigkeit,

indem er das Bose bestraft und Gutes rithmt
und belohnt. Bei Ezechiel 21, 31 lesen wir:
«Weg mit dem Turban, herunter mit der
Krone! Nichts soll bleiben wie es ist. Das
Niedrige wird hoch, das Hohe wird nied-
rig.» Somit finden wir im Alten Testament
drei Hauptebenen der Gerechtigkeit: Ver-
haltnis zwischen zwei personalen Grossen,
die Gerechtigkeit Gottes und die juristische
Dimension von Gerechtigkeit, die nicht im-
mer von Gott ausgehen muss.

Gerechtigkeit im Neuen Testament

Mit 511((1100‘131}1] (griech.: Gerechtigkeit) im
Neuen Testament, ist meist die Gerechtig-
keit des Menschen gemeint. Gerechtigkeit
also, die durch das menschliche Tun zu-
stande kommt. Mt 5, 10: «Selig, die um der
Gerechtigkeit willen verfolgt werden, denn
ihnen gehort das Himmelreich.» Daneben
finden wir Gerechtigkeit auch als Metapher
fur das Reich Gottes «... denn das Reich
Gottes ist nicht Essen und Trinken, es ist
Gerechtigkeit und Friede .. .» Rom 14, 17.

Der Apostel Paulus allerdings braucht den
Begriff noch einmal anders. Bei ihm er-
scheint immer wieder die Gerechtigkeit Got-
tes (OlKOtoov Veov). Er versucht damit an
die Bedeutung im Alten Testament anzu-
kntupfen. Die Gerechtigkeit, die von Gott
durch seinen Sohn Jesus Christus ausstrahlt,
ist bei Paulus Mittelbegriff. Die Gerechtig-
keit Gottes, den Ort alles Guten setzt er
gleich mit Gute, Gnade, Barmbherzigkeit
und Liebe. «... denn kime Gerechtigkeit
durch das Gesetz, so wire Christus vergeb-
lich gestorben» (Gal 2, 21). Drei Dimensio-

118



119

nen von Gerechtigkeit im Neuen Testament
also: Gerechtigkeit des Menschen, Gerech-
tigkeit als Metapher fur das Reich Gottes
und Gottes Gerechtigkeit als Ort allen Heils.

Carl Friedrich von Weizsicker:
Gerechtigkeit

Wie komplex nun das Problem Gerechtig-
keit in der heutigen Zeit ist, zeigt uns C. F.
von Weizsacker in seiner Rede, die er anldss-
lich der Verleihung der Ehrendoktorwiirde
der Theologischen Fakultat Basel vom 15.
Dezember 1989 hielt.

Gerechtigkeit wird heute stark mit Frieden
in Verbindung gebracht. Friede ist ein Pro-
blem der Macht. Macht von Menschen uber
Menschen. Das letzte Argument im Macht-
konflikt, ultima ratio rerum, ist der Krieg.
Diese weltlich anerkannte Institution Krieg
muss endlich uberwunden werden. Die Ursa-
che des Krieges sind Angste, die aus wngerech-
ten Beziehungen der Menschen erwachsen.
Friede bedarf also der Gerechtigkeit. Diese
Gerechtigkeit bedeutet zweierlei: Menschen-
rechte und soziale Freiheit. Menschenrecht
meint Freiheit, die wir einander gewahren
sollten. Freiheit aber ist nur mit einer sozia-
len und wirtschaftlichen Stabilitat moglich.
Die Instabilitat, welche heute eben herrscht,
macht soziale Gerechtigkeit zu einem, wie
man meint, unlosbaren Problem. Da ist zum
Beispiel der Gegensatz zwischen Arm und
Reich, der nicht bewaltigt wird.

Immer weiter fortschreitende Technik und
die Intelligenz und der Egoismus des Men-
schen losen zwar das Produktionsproblem
von Gitern, aber nicht die gerechte Vertei-
lung derselben. Was uns heute fehlt, ist eine
Rechtsordnung im Weltmarkt. Solange die-
se nicht geschaffen ist, wird das Problem der
sozialen Gerechtigkeit weltweit ungelost
bleiben. Das Problem wird sich mehr und
mehr verscharfen durch das Bevolkerungs-
wachstum, das heute zugleich Folge und Ut-
sache von Armut ist. Ein Teufelskreis?

Was geht all dies die Christen an?

Eigentlich gibt es eine einfache Antwort:
Kein verantwortlich denkender Mensch darf

sich dem Nachdenken uber dieses Problem
entziehen. Soweit es seiner Kraft und Mog-
lichkeit entspricht, soll er an der Losung die-
ses Problems mitarbeiten. Sollten Christen
es anders machen? Oder ist es eben gerade
die Theologie, die uns Verhaltensweisen zu
diesem komplexen Problem aufzeigt?
Besinnen wir uns an dieser Stelle noch ein-
mal auf die Schrift zuriick. Von Anbeginn
zeigt sich uns Gott als ein Bundesgott, der
auf der Seite des Lebens steht. Durch die
Menschwerdung seines Sohnes, stellt sich
Gott endgultig auf die Seite der Menschen.
Jesus selbst bringt Gerechtigkeit durch sein
Handeln. Doch was geschieht nach seinem
Tod? Jetzt hat Gott unsere Hande und Fusse
Gerechtigkeit zu tun; und er traut sie uns zu.
Wenn wir an einen Gott der Gerechtigkeit
glauben, wenn wir uns auf einen solchen
Gott ein- und verlassen, wenn wir uns zu ei-
nem solchen Gott zugehorig fuhlen, wie soll
dann unsere gelebte Lebensantwort ausse-
hen? Sie konnte etwa wie folgt lauten:

® Uns auf die Seite des Lebens stellen, das
heisst wohl auch Auseinandersetzungen ein-
gehen konnen. Unweigerlich wird dann aus
unserem Glaubensleben ein politisches Le-
ben.

® Nach Gottes Art herrschen und Recht
schaffen, indem wir etwa Partei fur die Ar-
men ergreifen; Diakonie auch wirklich le-
ben.

® Zu den Menschen und zur ganzen Schop-
fung Sorge tragen.

® Gegen Unrecht aufstehen, immer wieder
von neuem.

Wenn in diesem Rahmen Gerechtigkeit ge-
schaffen werden kann, bekommen Men-
schen ihre Menschenwurde zurtuck, dann
wird Gottes Reich auch wirklich gelebt auf
dieser Welk.

Jesus sagt: «Liebet eure Feinde, tut wohl de-
nen, die euch hassen, dann werdet ihr Kin-
der eures Volkes genannt.» Er sagt auch zu
Petrus: «Stecke dein Schwert in die Scheide,
denn wer das Schwert aufhebt, wird durch
das Schwert umkommen.» Erhalten heute
vielleicht diejenigen Christen endlich recht,
die Jesus folgend, stets Waffengewalt verwei-
gert haben? Oder geben uns die Christen La-
teinamerikas mit ihrer Befreiungstheologie



ein Beispiel? In seiner Enzyklika Solicitudo
rei socialis (1987) stellt der jetzige Papst fest,
dass soziale Gerechtigkeit eines moralischen
Motivs bedarf. Befreiungstheologie, die wie-
der erkennt, dass Jesus, selbst einfacher
Sohn eines einfachen Zimmermanns, zu den
Armen gekommen ist, sollte uns Europaern
Beispiel sein. Sollten wir heute in Europa
nicht endlich davon abkommen zu glauben,
es diirfe nur eine Theologie geben, die zwar
vom Makel Ungerechtigkeit spricht, aber
nichts dagegen tut?

Gerechtigkeit befreit!

Sollte nicht eine Gleichheit in unserer Welt
herrschen, wie sie in Gal 3, 26-28 beschrie-
ben ist? «ihr alle seid durch den Glauben
Sohne Gottes in Christus Jesus geworden.
Denn ihr alle, die ihr auf Christus getauft
seid, habt Christus als Gewand angelegt. Es
gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht
Sklaven und Freie, nicht Mann und
Frau .. .». Gemeint ist hier wohl eine Gleich-
heit, welche die Erde umspannt, nicht nur
«unser» Europa. Der gegenwartige Zustand
der Verschuldung der Dritten Welt hindert
uns aber an der Realisierung dieser Gleich-
heit. Durch die Taufe gehoren wir zur Ein-
heit der Kirche, zur Einheit der Menschheit.
Durfen wir zusehen, wie diese Einheit und
Gleichheit zur Ungleichheit degeneriert
wird? Denn wihrend Teile dieser Einheit
aufgrund des Elends, das die Verschuldung
erzeugt, leiden und sterben, bereichern sich
andere direkt oder indirekt. Der Versuch
unsere Gesellschaft einer grundlegenden
Umgestaltung dieser Situation zu unterzie-
hen, ist die wichtigste Aufgabe der Christen.
Umdenken ist ebenso wichtig wie Taten, nur
so kann Gerechtigkeit geschaffen werden,
welche die Verschuldeten, Versklavten, Ar-
men, Schwachen und Ausgestossenen be-
freit.

Entschuldung der armsten Lander
der Welt

Fastenopfer und Brot fur Bruder stellten ih-
re diesjahrige Fastenaktion unter das Thema
«Gerechtigkeit befreit» und lancierten zu-

sammen mit vier anderen Hilfswerken eine
Petition zur Entschuldung der armsten Lan-
der der Welt. Diese Unterschriftensamm-
lung ist noch immer im Gang, man hofft auf
100 000 Unterschriften, welche dem Parla-
ment zur Sommersession unterbreitet wer-
den sollen. Bei dieser Aktion fordern die Un-
terzeichnenden vom Schweizer Parlament,
dass es, anlasslich des 700sten Geburtstages
der Eidgenossenschaft, 700 Millionen Fran-
ken freimacht, um zum ermaissigtem Preis
die schweizerischen Schuldforderungen ge-
genuber den armsten Landern der Dritten
Welt zu tilgen. Gerechtigkeit also im Sinne
des Alten Testamentes soll geschaffen wer-
den; ein Verhilenis, eine Beziehung von
Menschen zu Menschen. Das Projekt «Ent-
schuldung» ist nicht eine einseitige Aktion,
denn es basiert auf gegenseitigem Mittragen.
Als Gegenleistung waren die Regierungen
der 3.-Welt-Lander verpflichtet, einen
Fonds anzulegen, der fir die Realisierung
von Entwicklungsprojekten zugunsten der
Opfer der Verschuldung bestimmt ist. Mit
der Verwaltung dieses Fonds mussten Orga-
nisationen betraut werden, die das Ver-
trauen der Bevolkerung geniessen und von
den Regierungen unabhingig sind.

Und wir als einzelne in diesem Prozess? Die
Fastenzeit war eine gunstige Zeit, daruber
nachzudenken, wie Gott im eigenen Leben
wieder vermehrt Platz eingeraumt werden
konnte. Diese gepragte Zeit bot Gelegenheit
zur Ruhe, um auf den zu horen, der die Ge-
rechtigkeit selber ist. Durch diese Hinwen-
dung zu Gott durfen wir immer wieder Be-
freiung von unserer Schuld erfahren. Ich bin
uberzeugt, dass der eine oder andere dieses
befreiende Gefuhl auch wieder wahrend der
Fastenzeit erfahren durfte. Das Gewahrwer-
den dieser personlichen Entschuldung kann
unerwartet und plotzlich eintreten, und das
nicht nur wihrend der Fastenzeit. Befreit
von der Last der Schuld, konnen wir uns er-
neut den Beziehungen zu unseren Freunden
und Gegnern widmen, wodurch neue Liebe
und neue Gerechtigkeit entstehen kann. Ge-
rechtigkeit, welche wir von Gott erfahren, ist
immer auch mit der Aufforderung gekop-
pelt, an den anderen in gleicher Weise zu
handeln, wie wir uns das von ihnen wun-

120



121

schen. Diese Neuorientierung muss jetzt
nachwirken, das ganze Jahr hindurch, ja ich
mochte sagen, ein ganzes Leben lang.

Von der personlichen Schuld entlastet zu
sein, heisst auch, dass neue Energie, neue
Kraft frei wird. Neue Energie fur die Aus-
ubung meines Berufes, fur die Verwaltung
von Gitern uber die ich verfuge und fur die
Art und Weise, wie ich der Forderung nach
Gerechtigkeit Folge leiste. Wertvoll und
nachklingend erscheint mir in diesem Fall
der Schwerpunkt «Mein Umgang mit dem
Geld». Wahrend es einem in der Fastenzeit
noch eher leicht fiel, auf etwas materiell Er-
schwingliches zu verzichten, werden wir
jetzt wohl mehr gefordert. In diesen Wochen
werden wir alle von Staates wegen uns mit
unserem eigenen Geld befassen miussen, die
Steuern sind wieder fallig, und uber die per-
sonlichen Konten sollte man auch wieder
einmal Bilanz ziehen. Gentigend Anstoss al-

so, uns mit unserer eigenen Geldwirtschaft
kritischer und verantwortungsbewusster aus-
einanderzusetzen. Denn wie heisst es doch
schon im Timotheusbrief: «Die Liebe zum
Geld ist Wurzel aller Ubel» (1 Tim 6, 10).
Uber unsere eigene Wirtschaft hinaus soll-
ten wir aber die Drittweltlander nicht ver-
gessen, ihnen eine Chance geben fur einen
Neubeginn und in diesem Sinne unsere Un-
terschrift unter die Petition zur «Entschul-
dung der armsten Linder der Welt» setzen!
Denken wir unentwegt daran «Das Reich
Gottes ist Gerechtigkeit» (Rom 14, 17), und
was ware unsere Aufgabe auf Erden anderes,
als am Reich Gottes mitzubauen.

«Reichlich gibt er den Armen; seine Gerech-
tigkeit hat Bestand fur immer», diese Worte
des Psalmisten solltenuns Vorbild sein, damit
der Psalmist des 20. Jahrhunderts einmal sa-
gen kann: «Sie befreien einander, indem sie
Gerechtigkeit untereinander schaffen.»




	Gedanken zur Gerechtigkeit

