Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 5

Artikel: Maria : unsere Schwester im Glauben
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

113

Maria, unsere Schwester im Glauben

P. Anselm Butler

Es mag uns traurig stimmen, aber es ist eine
Tatsache, die nicht bestritten werden kann:
die Marienverehrung hat seit vielen Jahren
zum Teil erschreckend stark abgenommen.
Wir mussen uns ehrlich fragen, wo der
Grund liegt und wie wir uns selber und die
Glaubigen wieder zu einer gesunden, inten-
siven Marienverehrung anleiten konnen. —
Einen Grund fur die Abnahme der Marien-
verehrung nennt Papst Paul VI. in seinem
Schreiben «Marialis cultus» (iber die Ma-
rienverehrung). Dort schreibt er: «Manche
Andachtsformen der Marienverehrung, die
in sich durchaus giltig sind, eignen sich we-
niger fur Menschen, die verschiedenen Epo-
chen und Zivilisationen angehoren.» Wir
durfen diese Aussage des Papstes sicher so
erweitern: Nicht nur bestimmte Andachts-
formen sind fur bestimmte Epochen weniger
geeignet, sondern auch verschiedene Ver-
standnisse uber Maria. Gerade das durfte
sicher einer der Hauptgrinde sein, warum
heute Christen, besonders auch Frauen, nur
schwer Zugang finden zu einer echten Ma-
rienverehrung.

1. Marienverstandnis,
verschieden in der kirchlichen Tradition

Wenn wir uns etwas in der Geschichte der
Marienverehrung innerhalb der katholi-
schen Kirche umschauen, stossen wir auf
verschiedene Verstandnisse uber Maria.
Wohl eine der altesten Deutungen Marias
sieht die Gottesmutter als Gegenbild zu Eva.
In der Mitte des 2. Jahrhunderts schreibt Ju-
stin der Martyrer: «Eva, welche eine unver-
dorbene Jungfrau war, gebar, nachdem sie

das Wort der Schlange empfangen hatte,
Sunde und Tod. Die Jungfrau Maria dage-
gen war voll Glaube und Freude, als der En-
gel Gabriel ihr die frohe Botschaft brachte.»
Dieser Vergleich mit Eva wird im Verlauf
der Zeit dazu benutzt, die «Gesamtgestalt
Mariens vor dem Hintergrund der Kontrast-
person Eva immer mehr zum Leuchten zu
bringen und sie in die Nahe des Sohnes zu
rucken» (G. Soll).

«Die Eva-Maria-Parallele fuhrte mit innerer
Notwendigkeit zu einer Idealisierung der
Mutter Gottes, vor der die restlichen Frauen
nicht bestehen konnten» (W. Beinert). Diese
Idealisierung preist Maria als die ideale Frau
ganz nach dem Herzen Gottes und der Men-
schen. Sie wurde «nicht angefochten vom
Streit zwischen Fleisch und Geist, den auch
die Gerechten und Heiligen wider ihren
Willen in sich verspuren, vernachlassigte
nicht das kleinste Teilchen von Heiligkeit
und heiligen Ubungen, die ein sterblicher
Mensch nur tun kann, und ist selbst im
Schlaf noch mit Gott vereint» (vgl. Petrus
Canisius). Maria ist so Ur- und Vorbild fur
alle Frauen. Dabei wird im Verlauf der Zeit
der Akzent der Vorbildlichkeit verschieden
gesetzt. Bis in die Neuzeit hinein ist es die
Jungfraulichkeit.

Als im 19. Jahrhundert das eigentliche We-
sen der Frau in der Mutterschaft gesehen
wurde, erschien die Mutter Jesu auch unter
diesem Aspekt als der gelungene Mensch.
«Sie wurde mit allen guten Eigenschaften be-
dacht, die die Manner damals an ihren
Frauen sehen wollten: Sie 1st unvergleichlich
bescheiden, demutig, aufopfernd, gotterge-
ben. Sie liebt Arbeit und Schweigen, haus-



liche Zuruckgezogenheit und vor allem ihre
Familie, fur die sie sich aufopfert» (W. Bei-
nert).

Solche Idealisierungen lassen Maria schliess-
lich zur unvergleichlichen Frau werden.
Kein anderer Mensch kam auch nur annahe-
rungsweise an ihre Wiirde heran. «Maria ist
im vollen Sinn des Wortes unvergleichlich.
Kein Mensch, erst recht keine Frau kann
sich realistisch mit ihr messen. Sie erschien
als die unnachahmlich reine Jungfrau-Mut-
ter, als Himmelskonigin, machtvolle Fiir-
sprecherin. Sie liess sich anrufen und vereh-
ren. Sie konnte geliebt werden als manchmal
letzter Hoffnungsanker. Sie war den Men-
schen nahe — aber so, wie man vom Himmel
her nahe erscheinen kann, also letztlich in
Distanz. Sie war die Hohe Frau» (W. Bei-
nert).

2. Maria, Frau des Glaubens

Es ist einleuchtend, dass solche Darstellun-
gen und Verstindnisse uber Maria auf die
Menschen unserer Zeit, vor allem auf die
Frauen, gar nicht attraktiv, im Gegenteil
eher abstossend wirken. Auf alle Fille kon-
nen solche Mariendarstellungen die Marien-
verehrung kaum fordern. Soll heute der Zu-
gang zur Marienverehrung wieder ermog-
liche, erleichtert, ja attraktiv gestaltet wer-
den, mussen wir Maria verkiinden als Men-
schen, der uns nahe ist. Wie das geschehen
kann, zeigt uns gerade Jesus in seinem Ver-
halten zu Maria wihrend seines offentlichen
Lebens.

Im Lukasevangelium wird uns zweimal uber
dieses Verhalten Jesu zu seiner Mutter be-
richtet. Als man Jesus einmal meldete: Deine
Mutter und deine Bruder stehen draussen
und mochten dich sprechen, erwiderte er:
Meine Mutter und meine Bruder sind jene,
die das Wort Gottes horen und danach han-
deln (vgl. Lk 8,19-21). — Als einmal eine
Frau aus der Menge Jesus zurief: Selig die
Frau, deren Leib dich getragen und deren
Brust dich genidhrt hat, erwiderte Jesus: Selig
sind vielmehr jene, die das Wort Gottes ho-
ren und es befolgen (vgl. Lk 11, 27-28). Bei-
de Male spricht Jesus zuerst einmal eine
Ablehnung aus. Jesus weist jede Privilegie-

rung Marias zuruck, die bloss auf biologi-
schen Gegebenheiten grundet. Fur Jesus be-
deutet es offenbar wenig oder nichts, dass er
seine irdische, menschliche Existenz dieser
Frau Maria verdankt. Damit wehrt er zum
vornherein jede Art von Heldenverehrung
fur Maria ab. Was fur Jesus zahle, ist einzig
der Glaube.

Allerdings, mit seiner Antwort schliesst Je-
sus Maria aus diesem Kreis der Glaubenden
nicht aus, sondern ein. Ja, er raumt nach der
Darstellung des Lukas innerhalb dieses Krei-
ses der Glaubenden Maria eine privilegierte
Bedeutung ein. Lukas legt Elisabeth das
grosse Marienlob in den Mund: «Selig ist
die, die geglaubt hat, dass sich erfillt, was
der Herr dir sagen liess» (Lk 1, 45). Von da-
her ist uns gezeigt, wie wir Maria verstehen,
verkinden und verehren konnen als eine
Frau, die uns ganz nahe steht: Maria ist die
grosse Glaubende, sie ist eine Frau des Glaubens.
Vor einigen Jahren setzten die Bischofe der
Niederlande an den Anfang ihres Hirten-
schreibens iiber Maria die Bemerkung, dass
es gut sei, unsere Betrachtung uber Maria
stets mit einer Besinnung uber ihren Glau-
ben zu beginnen; denn sie war in allem und
vor allem die Glaubende. Damit folgten die
Bischofe dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil, das Maria beschreibt «auf dem Pilgerweg
des Glaubens» und aufzeigt, dass sie hervor-
ragt unter den Demutigen und Armen des
Herrn, die das Heil mit Vertrauen von thm
erhoffen und empfangen» (Kirchenkonstitu-
tion Nr. 58 und 595). Ja, das Konzil nennt
Maria «Urbild des Glaubens» fur die Kir-
che: «Die Gottesmutter ist . . . der Typus der
Kirche unter der Rucksicht des Glaubens, der
Liebe und der vollkommenen Einheit mit
Christus» (Kirchenkonstitution Nr. 63).
Hier nimmt das Konzil eine Tradition des
Mittelalters auf, die mehr Nachdruck legte
auf Marias Glauben als auf ihre gottliche
Mutterschaft. So nennt schon der hl. Ambro-
sius Maria die «grosse Glaubende», der hl.
Augustinus schrieb das beruhmte Wort: Be-
vor Maria ihren Sohn im Schoss empfing,
empfing sie ihn in ihrem Herzen. Der hl.
Bernhard griff auf diese Aussage zuruck, in-
dem er bekannte: «Die Jungfrau glaubte und
in ihrem Glauben empfing sie.» So steht

114



115 Madonna mit Kind. Handschnitzerei aus Brasilien (Foto: P. Notker Strassle)



Papst Paul VI. in einer jahrhundertealten
Glaubenstradition, wenn er in seinem ma-
rianischen Schreiben lehrt: «Die Jungfrau
Maria ist von der Kirche den Glaubigen
nicht wegen der Art des Lebens, das sie ge-
fuhrt hat, zur Nachahmung empfohlen wor-
den, sondern vielmehr deswegen, weil sie in
ihren konkreten Lebensbedingungen vorbe-
haltlos und verantwortungsbewusst dem
Willen Gottes Folge geleistet hat.»

Marias Glaubenshaltung

Ich will im folgenden kurz aufzeigen, wie
Maria ihren Glauben gelebt hat. Am klar-
sten steht Maria als die grosse Glaubende
vor uns in der Verkiindigungsszene. Der En-
gel, der Bote Gottes, kommt und eroffnet
der jungen Frau Maria den Willen Gottes,
der vollig quer zum eigenen Lebensplan
liegt. Maria schickt sich ja an zu heiraten,
ein Leben zu fuhren wie andere junge
Frauen ihrer Epoche. Das schloss sicher
auch den Wunsch und die Bereitschaft ein,
Mutter des Messias zu werden. Jede junge
Judin traumte damals diesen Traum. Aber
als Gott konkret in ihr Leben eintritt, wird
alles anders — Mutterschaft: Ja, Ehe mit Jo-
sef: Nein. Maria ist alles andere als uberwal-
tigt, von diesem Ansinnen. Sachlich und
nuchtern verlangt sie nahere Auskunft. Lu-
kas verwendet hier einen Begriff, in dem die
Bedeutung mitschwingt: in der Debatte
erortern, philosophisch untersuchen, den-
kend iiberlegen. Der Engel gibt die erbetene
Auskunft: «Fur Gott ist nichts unmoglich.»
P. van Breemen charakterisiert diese Glau-
benshaltung folgendermassen: «Marias Ant-
wort auf die Botschaft der Verkundigung
war die schlichte ganzliche Hingabe ihrer
selbst an ein Leben aus dem Glauben. In die-
sem Augenblick uibereignete sie sich vollig
dem Wort Gottes, einem Wort, das sie noch
nicht bis ins letzte verstanden hatte, auf dem
sie aber ihr Leben aufzubauen gewillt war.
Diese von Maria geforderte Glaubenshal-
tung ist im vollsten Sinne des Wortes bi-
blisch. Maria bejahte nicht einfach eine ab-
solute Realitat, eine Art Urprinzip, so wie
Menschen, die sagen: «Ich glaube, dass am
Anfang der Welt doch etwas stehen muss.»

... Von ihr wird die Anerkennung Gottes
als hier und jetzt anwesend und wirkend ver-
langt und ihre personliche Mitarbeit mit die-
sem gottlichen Wirken. So wird der Glaube
personlich, realistisch, fordernd. Maria
glaubte, dass Gott sie berufen hatte. Sie lie-
tertesich dieser Berufungausund folgte ihrin
eine ungewisse Zukunft. Sie wusste nicht, wo-
hin sie das Wort Gottes fuhren wurde, aber
sie war bereit, ihr ganzes Leben aufs Spiel zu
setzen ... Hier rithren wir an den innersten
Bestand des Glaubens: glauben an einen
personlichen Gott, der mich ruft und fuhrt.
In ihrem Glaubensakt liess Maria nicht nur
uber ihren Verstand und ihr Herz verfugen,
sondern auch uber ihren Leib. Dieser Glau-
bensaket sollte ihr gesamtes Leben als Mensch
und als Frau zutiefst gestalten. Glaube war
fur sie nicht etwas Abstraktes, etwas rein In-
nerliches; er war existentiell und umgriff al-
les, was das Leben ihr bieten konnte.»

3. Maria, unsere Schwester im Glauben

Durch solche Glaubenshaltung ist Maria
nun tatsachlich zum Urbild des Glaubens
geworden, zugleich aber auch zur vollkom-
mensten Jungerin ihres Sohnes. Diese Jun-
gerschaft  besitzt, wie Papst Paul VI
schreibt, allgemeinen, bleibenden und vor-
bildlichen Wert. Von dieser vollkommenen
Jungerschaft her lasst sich jede Marienvereh-
rung und jede Angleichung an ihren Glau-
ben rechtfertigen.

Zugleich wird von dieser Gnadengabe her,
ihrer vollkommenen Jiungerschaft aufgrund
ihres Glaubens, ersichtlich, wie nahe uns
Maria tatsachlich ist. Sie steht mit ithrem
Glauben und mit ihrer Jungerschaft ganz auf
«unserer Seite». Wie wir, ist sie Glaubende
und Jungerin des Herrn. So ist sie «unsere
Schwester im Glauben», ist und steht uns so na-
he, wie liebende Geschwister einander nahe-
stehen, einander nahestehen in liebender
Verbundenheit, Zuneigung, aber auch in
der Gestaltung und Verwirklichung ihres
Lebens. Das ist ihr Ehrentitel, durch den sie

uns heute nahe steht und durch den wir ihr

heute nahekommen konnen. Er ist gleich-
sam das Tor, das uns den Weg zu echter, in-
niger Marienverehrung offnet.

116



117

Es mag fur viele iberraschend sein, dass das
kein «moderner», neu erfundener Ehrentitel
Marias ist. «Maria, unsere Schwester» ent-
stammt einer langen, kirchlichen Tradition
und war einst gang und gabe. Kyrill von Ale-
xandrien zogerte nicht zu sagen, Christus sei
unser Neffe, weil ihn Maria, unsere Schwe-
ster, geboren habe. Dahinter steht die An-
nahme der Geschlechtergemeinschaft, die al-
le Menschen mit Adam haben und die sie
untereinander zu Geschwistern macht. Sie
schliesst auch die Erlosungsbedurftigkeit
Marias ein.

In der Tradition wurde mit dem Titel: «Ma-
ria, unsere Schwester» noch eine weitere
Tatsache in Verbindung gebracht. «Schon
Augustinus nannte Maria unsere Schwester,
weil sie, erfullt vom Heiligen Geist, den Wil-
len Gottes erfullt hat. Sie ist exemplarische
Jungerin des Herrn, und sie ist dies durch
thren Glauben geworden. Die Geschwister-
lichkeit zu uns ist zutiefst darin begrundet»
(W. Beinert). Papst Paul VI. hat in der
Schlussansprache nach der dritten Konzils-
periode am 21. November beide Gesichts-
punkte zusammengefasst, um zu zeigen,
dass Maria als «unsere Schwester im Glau-
ben» uns ganz nahe steht. Er sagte: «Um die
wurdige Mutter des eingeborenen Wortes zu
werden, hat Gott Maria mit ausserordent-

lich reichen und wunderbaren Gaben Uber-
hauft. Gleichwobl ist Maria uns ganz nabe. Sie
ist ein Kind Adams und wegen der gleichen
menschlichen Natur auch unsere Schwester.
Wegen der kunftigen Verdienste Christi war
sie zwar frei vom Makel der Erbschuld, doch
hat sie den Gaben Gottes das Beispiel eines
vollendeten Glaubens hinzugefugt, die ihr
das Lob des Evangeliums einbrachten: «Selig
bist du, weil du geglaubt hast» (Lk 2, 45).
«Maria, unsere Schwester im Glauben». Die
bisherigen Ausfuhrungen zeigen, dass damit
Maria keine einzige ihrer Vorzuge und Son-
derstellungen abgesprochen wird, dass sie
mit dieser Sicht nichts an Wirde und Vereh-
rungsberechtigung verliert. Die heilsge-
schichtliche Besonderheit und in diesem Sin-
ne die Unvergleichlichkeit Marias wird ge-
wahrt. Zugleich aber wird auch ihre Nahe
zu uns verkiundet und bewusst gemacht.
Und je mehr durch diese Sicht Marias als un-
sere Schwester im Glauben ihre Nahe zu uns
erkannt und innerlich erfasst wird, desto
leichter wird auch der Zugang zu ihr, desto
eher ist fur heutige Menschen eine echte,
zeitgemasse Marienverehrung wieder mog-
lich und vollziehbar.

Literaturbinweis: W. Beinert: Unsere Liebe Frau und die
Frauen. Herder, Freiburg 1989. (Vgl. Besprechung in
Nr. 6/Juni 1989 dieser Zeitschrift.)




	Maria : unsere Schwester im Glauben

