
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 5

Artikel: Maria : unsere Schwester im Glauben

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria, unsere Schwester im Glauben

P. Anselm Bütler

Es mag uns traurig stimmen, aber es ist eine
Tatsache, die nicht bestritten werden kann:
die Marienverehrung hat seit vielen Jahren
zum Teil erschreckend stark abgenommen.
Wir müssen uns ehrlich fragen, wo der
Grund liegt und wie wir uns selber und die
Gläubigen wieder zu einer gesunden, intensiven

Marienverehrung anleiten können. -
Einen Grund für die Abnahme der
Marienverehrung nennt Papst Paul VI. in seinem
Schreiben «Marialis cultus» (über die
Marienverehrung). Dort schreibt er: «Manche
Andachtsformen der Marienverehrung, die
in sich durchaus gültig sind, eignen sich
weniger für Menschen, die verschiedenen Epochen

und Zivilisationen angehören.» Wir
dürfen diese Aussage des Papstes sicher so
erweitern: Nicht nur bestimmte Andachtsformen

sind für bestimmte Epochen weniger
geeignet, sondern auch verschiedene
Verständnisse über Maria. Gerade das dürfte
sicher einer der Hauptgründe sein, warum
heute Christen, besonders auch Frauen, nur
schwer Zugang finden zu einer echten
Marienverehrung.

1. Marienverständnis,
verschieden in der kirchlichen Tradition

Wenn wir uns etwas in der Geschichte der
Marienverehrung innerhalb der katholischen

Kirche umschauen, stossen wir auf
verschiedene Verständnisse über Maria.
Wohl eine der ältesten Deutungen Marias
sieht die Gottesmutter als Gegenbild zu Eva.
In der Mitte des 2. Jahrhunderts schreibt
Justin der Märtyrer: «Eva, welche eine
unverdorbene Jungfrau war, gebar, nachdem sie

das Wort der Schlange empfangen hatte,
Sünde und Tod. Die Jungfrau Maria dagegen

war voll Glaube und Freude, als der Engel

Gabriel ihr die frohe Botschaft brachte.»
Dieser Vergleich mit Eva wird im Verlauf
der Zeit dazu benützt, die «Gesamtgestalt
Mariens vor dem Hintergrund der Kontrastperson

Eva immer mehr zum Leuchten zu
bringen und sie in die Nähe des Sohnes zu
rücken» (G. Söll).
«Die Eva-Maria-Parallele führte mit innerer
Notwendigkeit zu einer Idealisierung der
Mutter Gottes, vor der die restlichen Frauen
nicht bestehen konnten» (W. Beinert). Diese
Idealisierung preist Maria als die ideale Frau
ganz nach dem Herzen Gottes und der
Menschen. Sie wurde «nicht angefochten vom
Streit zwischen Fleisch und Geist, den auch
die Gerechten und Heiligen wider ihren
Willen in sich verspüren, vernachlässigte
nicht das kleinste Teilchen von Heiligkeit
und heiligen Übungen, die ein sterblicher
Mensch nur tun kann, und ist selbst im
Schlaf noch mit Gott vereint» (vgl. Petrus
Canisius). Maria ist so Ur- und Vorbild für
alle Frauen. Dabei wird im Verlauf der Zeit
der Akzent der Vorbildlichkeit verschieden
gesetzt. Bis in die Neuzeit hinein ist es die
Jungfräulichkeit.
Als im 19. Jahrhundert das eigentliche Wesen

der Frau in der Mutterschaft gesehen
wurde, erschien die Mutter Jesu auch unter
diesem Aspekt als der gelungene Mensch.
«Sie wurde mit allen guten Eigenschaften
bedacht, die die Männer damals an ihren
Frauen sehen wollten: Sie ist unvergleichlich
bescheiden, demütig, aufopfernd, gottergeben.

Sie liebt Arbeit und Schweigen, häus-



liehe Zurückgezogenheit und vor allem ihre
Familie, für die sie sich aufopfert» (W.
Beinert).

Solche Idealisierungen lassen Maria schliesslich

zur unvergleichlichen Frau werden.
Kein anderer Mensch kam auch nur
annäherungsweise an ihre Würde heran. «Maria ist
im vollen Sinn des Wortes unvergleichlich.
Kein Mensch, erst recht keine Frau kann
sich realistisch mit ihr messen. Sie erschien
als die unnachahmlich reine Jungfrau-Mutter,

als Himmelskönigin, machtvolle
Fürsprecherin. Sie Hess sich anrufen und verehren.

Sie konnte geliebt werden als manchmal
letzter Hoffnungsanker. Sie war den
Menschen nahe - aber so, wie man vom Himmel
her nahe erscheinen kann, also letztlich in
Distanz. Sie war die Hohe Frau» (W.
Beinert).

2. Maria, Frau des Glaubens

Es ist einleuchtend, dass solche Darstellungen

und Verständnisse über Maria auf die
Menschen unserer Zeit, vor allem auf die
Frauen, gar nicht attraktiv, im Gegenteil
eher abstossend wirken. Auf alle Fälle können

solche Mariendarstellungen die
Marienverehrung kaum fördern. Soll heute der
Zugang zur Marienverehrung wieder ermöglicht,

erleichtert, ja attraktiv gestaltet werden,

müssen wir Maria verkünden als
Menschen, der uns nahe ist. Wie das geschehen
kann, zeigt uns gerade Jesus in seinem
Verhalten zu Maria während seines öffentlichen
Lebens.
Im Lukasevangelium wird uns zweimal über
dieses Verhalten Jesu zu seiner Mutter
berichtet. Als man Jesus einmal meldete: Deine
Mutter und deine Brüder stehen draussen
und möchten dich sprechen, erwiderte er:
Meine Mutter und meine Brüder sind jene,
die das Wort Gottes hören und danach handeln

(vgl. Lk 8, 19-21). - Als einmal eine
Frau aus der Menge Jesus zurief: Selig die
Frau, deren Leib dich getragen und deren
Brust dich genährt hat, erwiderteJesus: Selig
sind vielmehr jene, die das Wort Gottes
hören und es befolgen (vgl. Lk 11, 27-28). Beide

Male spricht Jesus zuerst einmal eine
Ablehnung aus. Jesus weist jede Privilegie¬

rung Marias zurück, die bloss auf biologischen

Gegebenheiten gründet. Für Jesus
bedeutet es offenbar wenig oder nichts, dass er
seine irdische, menschliche Existenz dieser
Frau Maria verdankt. Damit wehrt er zum
vornherein jede Art von Heldenverehrung
für Maria ab. Was für Jesus zählt, ist einzig
der Glaube.
Allerdings, mit seiner Antwort schliesst
Jesus Maria aus diesem Kreis der Glaubenden
nicht aus, sondern ein. Ja, er räumt nach der
Darstellung des Lukas innerhalb dieses Kreises

der Glaubenden Maria eine privilegierte
Bedeutung ein. Lukas legt Elisabeth das

grosse Marienlob in den Mund: «Selig ist
die, die geglaubt hat, dass sich erfüllt, was
der Herr dir sagen Hess» (Lk 1, 45). Von
daher ist uns gezeigt, wie wir Maria verstehen,
verkünden und verehren können als eine
Frau, die uns ganz nahe steht: Maria ist die

grosse Glaubende, sie ist eine Frau des Glaubens.

Vor einigen Jahren setzten die Bischöfe der
Niederlande an den Anfang ihres
Hirtenschreibens über Maria die Bemerkung, dass
es gut sei, unsere Betrachtung über Maria
stets mit einer Besinnung über ihren Glauben

zu beginnen; denn sie war in allem und
vor allem die Glaubende. Damit folgten die
Bischöfe dem Zweiten Vatikanischen Konzil,

das Maria beschreibt «auf dem Pilgerweg
des Glaubens» und aufzeigt, dass sie hervorragt

unter den Demütigen und Armen des

Herrn, die das Heil mit Vertrauen von ihm
erhoffen und empfangen» (Kirchenkonstitution

Nr. 58 und 55). Ja, das Konzil nennt
Maria «Urbild des Glaubens» für die Kirche:

«Die Gottesmutter ist. der Typus der
Kirche unter der Rücksicht des Glaubens, der
Liebe und der vollkommenen Einheit mit
Christus» (Kirchenkonstitution Nr. 63).
Hier nimmt das Konzil eine Tradition des
Mittelalters auf, die mehr Nachdruck legte
auf Marias Glauben als auf ihre göttliche
Mutterschaft. So nennt schon der hl. Ambrosius

Maria die «grosse Glaubende», der hl.
Augustinus schrieb das berühmte Wort:
Bevor Maria ihren Sohn im Schoss empfing,
empfing sie ihn in ihrem Herzen. Der hl.
Bernhard griff auf diese Aussage zurück,
indem er bekannte: «Die Jungfrau glaubte und
in ihrem Glauben empfing sie.» So steht 114



115 Madonna mit Kind. Handschnitzerei aus Brasilien (Foto: P. Notker Strdssle)



Papst Paul VI. in einer jahrhundertealten
Glaubenstradition, wenn er in seinem
marianischen Schreiben lehrt: «Die Jungfrau
Maria ist von der Kirche den Gläubigen
nicht wegen der Art des Lebens, das sie
geführt hat, zur Nachahmung empfohlen worden,

sondern vielmehr deswegen, weil sie in
ihren konkreten Lebensbedingungen
vorbehaltlos und verantwortungsbewusst dem
Willen Gottes Folge geleistet hat.»

Marias Glaubenshaltung

Ich will im folgenden kurz aufzeigen, wie
Maria ihren Glauben gelebt hat. Am klarsten

steht Maria als die grosse Glaubende
vor uns in der Verkündigungsszene. Der
Engel, der Bote Gottes, kommt und eröffnet
der jungen Frau Maria den Willen Gottes,
der völlig quer zum eigenen Lebensplan
liegt. Maria schickt sich ja an zu heiraten,
ein Leben zu führen wie andere junge
Frauen ihrer Epoche. Das schloss sicher
auch den Wunsch und die Bereitschaft ein,
Mutter des Messias zu werden. Jede junge
Jüdin träumte damals diesen Traum. Aber
als Gott konkret in ihr Leben eintritt, wird
alles anders - Mutterschaft: Ja, Ehe mit
Josef: Nein. Maria ist alles andere als überwältigt,

von diesem Ansinnen. Sachlich und
nüchtern verlangt sie nähere Auskunft. Lukas

verwendet hier einen Begriff, in dem die
Bedeutung mitschwingt: in der Debatte
erörtern, philosophisch untersuchen,
denkend überlegen. Der Engel gibt die erbetene
Auskunft: «Für Gott ist nichts unmöglich.»
P. van Breemen charakterisiert diese
Glaubenshaltung folgendermassen: «Marias
Antwort auf die Botschaft der Verkündigung
war die schlichte gänzliche Hingabe ihrer
selbst an ein Leben aus dem Glauben. In
diesem Augenblick übereignete sie sich völlig
dem Wort Gottes, einem Wort, das sie noch
nicht bis ins letzte verstanden hatte, auf dem
sie aber ihr Leben aufzubauen gewillt war.
Diese von Maria geforderte Glaubenshaltung

ist im vollsten Sinne des Wortes
biblisch. Maria bejahte nicht einfach eine
absolute Realität, eine Art Urprinzip, so wie
Menschen, die sagen: «Ich glaube, dass am
Anfang der Welt doch etwas stehen muss.»

Von ihr wird die Anerkennung Gottes
als hier und jetzt anwesend und wirkend
verlangt und ihre persönliche Mitarbeit mit
diesem göttlichen Wirken. So wird der Glaube
persönlich, realistisch, fordernd. Maria
glaubte, dass Gott sie berufen hatte. Sie
lieferte sich dieser Berufung aus und folgte ihr in
eine ungewisse Zukunft. Sie wusste nicht, wohin

sie das Wort Gottes führen würde, aber
sie war bereit, ihr ganzes Leben aufs Spiel zu
setzen Hier rühren wir an den innersten
Bestand des Glaubens: glauben an einen
persönlichen Gott, der mich ruft und führt.
In ihrem Glaubensakt liess Maria nicht nur
über ihren Verstand und ihr Herz verfügen,
sondern auch über ihren Leib. Dieser
Glaubensakt sollte ihr gesamtes Leben als Mensch
und als Frau zutiefst gestalten. Glaube war
für sie nicht etwas Abstraktes, etwas rein
Innerliches; er war existentiell und umgriff
alles, was das Leben ihr bieten konnte.»

3. Maria, unsere Schwester im Glauben

Durch solche Glaubenshaltung ist Maria
nun tatsächlich zum Urbild des Glaubens
geworden, zugleich aber auch zur vollkommensten

Jüngerin ihres Sohnes. Diese
Jüngerschaft besitzt, wie Papst Paul VI.
schreibt, allgemeinen, bleibenden und
vorbildlichen Wert. Von dieser vollkommenen
Jüngerschaft her lässt sich jede Marienverehrung

und jede Angleichung an ihren Glauben

rechtfertigen.
Zugleich wird von dieser Gnadengabe her,
ihrer vollkommenen Jüngerschaft aufgrund
ihres Glaubens, ersichtlich, wie nahe uns
Maria tatsächlich ist. Sie steht mit ihrem
Glauben und mit ihrer Jüngerschaft ganz auf
«unserer Seite». Wie wir, ist sie Glaubende
und Jüngerin des Herrn. So ist sie «unsere
Schwester im Glauben», ist und steht uns so nahe,

wie liebende Geschwister einander
nahestehen, einander nahestehen in liebender
Verbundenheit, Zuneigung, aber auch in
der Gestaltung und Verwirklichung ihres
Lebens. Das ist ihr Ehrentitel, durch den sie

uns heute nahe steht und durch den wir ihr
heute nahekommen können. Er ist gleichsam

das Tor, das uns den Weg zu echter,
inniger Marienverehrung öffnet.



Es mag für viele überraschend sein, dass das
kein «moderner», neu erfundener Ehrentitel
Marias ist. «Maria, unsere Schwester»
entstammt einer langen, kirchlichen Tradition
und war einst gang und gäbe. Kyrill von
Alexandrien zögerte nicht zu sagen, Christus sei

unser Neffe, weil ihn Maria, unsere Schwester,

geboren habe. Dahinter steht die
Annahme der Geschlechtergemeinschaft, die alle

Menschen mit Adam haben und die sie
untereinander zu Geschwistern macht. Sie
schliesst auch die Erlösungsbedürftigkeit
Marias ein.
In der Tradition wurde mit dem Titel: «Maria,

unsere Schwester» noch eine weitere
Tatsache in Verbindung gebracht. «Schon
Augustinus nannte Maria unsere Schwester,
weil sie, erfüllt vom Heiligen Geist, den Willen

Gottes erfüllt hat. Sie ist exemplarische
Jüngerin des Herrn, und sie ist dies durch
ihren Glauben geworden. Die Geschwisterlichkeit

zu uns ist zutiefst darin begründet»
(W. Beinert). Papst Paul VI. hat in der
Schlussansprache nach der dritten Konzilsperiode

am 21. November beide Gesichtspunkte

zusammengefasst, um zu zeigen,
dass Maria als «unsere Schwester im Glauben»

uns ganz nahe steht. Er sagte: «Um die
würdige Mutter des eingeborenen Wortes zu
werden, hat Gott Maria mit ausserordent¬

lich reichen und wunderbaren Gaben
überhäuft. Gleichwohl ist Maria uns ganz nahe. Sie
ist ein Kind Adams und wegen der gleichen
menschlichen Natur auch unsere Schwester.
Wegen der künftigen Verdienste Christi war
sie zwar frei vom Makel der Erbschuld, doch
hat sie den Gaben Gottes das Beispiel eines
vollendeten Glaubens hinzugefügt, die ihr
das Lob des Evangeliums einbrachten: «Selig
bist du, weil du geglaubt hast» (Lk 2, 45).
«Maria, unsere Schwester im Glauben». Die
bisherigen Ausführungen zeigen, dass damit
Maria keine einzige ihrer Vorzüge und
Sonderstellungen abgesprochen wird, dass sie
mit dieser Sicht nichts an Würde und
Verehrungsberechtigung verliert. Die
heilsgeschichtliche Besonderheit und in diesem Sinne

die Unvergleichlichkeit Marias wird
gewahrt. Zugleich aber wird auch ihre Nähe
zu uns verkündet und bewusst gemacht.
Und je mehr durch diese Sicht Marias als
unsere Schwester im Glauben ihre Nähe zu uns
erkannt und innerlich erfasst wird, desto
leichter wird auch der Zugang zu ihr, desto
eher ist für heutige Menschen eine echte,
zeitgemässe Marienverehrung wieder möglich

und vollziehbar.

Literaturhinweis; W. Beinert: Unsere Liebe Frau und die
Frauen. Herder, Freiburg 1989. (Vgl. Besprechung in
Nr. 6/Juni 1989 dieser Zeitschrift.)

117


	Maria : unsere Schwester im Glauben

