
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 4

Artikel: Jesus vergibt Sünden. 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus vergibt Sünden 3

P. Anselm Butler

Werfen wir einen Blick zurück auf meine
bisherigen Darlegungen zum Thema: Jesus
vergibt Sünden. Für die jüdische
Glaubensüberzeugung war es eine unbezweifelte
Tatsache, dass Jahwe Sünden vergibt. Das durfte

das Volk Israel immer wieder erfahren.
Allerdings wurde zur Zeit Jesu die
Sündenvergebung an ganz bestimmte Bedingungen
gebunden. Es ging darum, Israel als «heiliges
Volk» zu formen und zu bewahren. Darum
durfte man mit Sündern grundsätzlich keinen

Kontakt pflegen: Sünder, und das waren
all jene, welche das Gesetz aus irgendeinem
Grund nicht halten konnten oder nicht hielten,

waren von der Volksgemeinschaft
ausgeschlossen. Nur nach vorheriger Bussleistung,

welche eindeutiges Zeichen der
Umkehr war, konnte der Sünder mit der
Volksgemeinschaft wieder Kontakt pflegen und
umgekehrt. Zudem musste die Sündenvergebung

sich vollziehen über den «institutionellen

Weg»: Tempel und Opferkult.

Dass Jesus Sünden vergibt, war daher an
sich kein Problem. Aber die Art und Weise,
wie er es tat, das war revolutionär. Er schob
all die «Vorbedingungen» zur Sündenvergebung

beiseite und sprach den Sündern die
Vergebung ihrer Sünden zu, entweder direkt
oder indirekt durch seinen Umgang mit den
Sündern, vor allem durch die Festmähler
mit «Zöllnern und Sündern». Schon dass er
in eigenem Namen Sündern vergab, also
unabhängig vom Tempelkult, erregte
Widerspruch: «Wer kann Sünden vergeben,
ausser Gott» (Mk 2, 7). Vor allem aber wurde

seine Praxis der Sündenvergebung zum
Skandal, Ärgernis, ja zum tödlichen Kon¬

flikt, weil er ohne «Vorleistung» den
Sündern Vergebung zusprach.
Es stellt sich hier die Frage: Warum hielt
denn Jesus an dieser Praxis fest, obwohl das
ihn in den tödlichen Konflikt führte? Jesus
selber berief sich auf den Vater. Dass Jesus
kompromisslos an dieser Art Sündenvergebung

festhielt trotz schlimmster Vorwürfe
und Feindschaft, weist darauf hin, dass es

sich hier bei seiner Praxis der Sündenvergebung

um etwas Zentrales, ja vielleicht das
Zentralste seiner Gotteserfahrung handelt,
damit aber auch um den eigentlichen
ausschlaggebenden Zug des Verhaltens Gottes
zu den Menschen. Wir dürfen formulieren:
Das Wesentlichste am Verhalten Gottes zu
den Menschen ist seine Vergebungsbereitschaft.

1. Vergebungsbereitschaft Gottes ist
getragen von seiner Treue

Wenn Gott uns Menschen gegenüber vor
allem ein vergebender Gott ist, wenn das sein
vorherrschendes Verhalten zu uns ist, dann
liegt das in einer fundamentalen Einstellung
Gottes zu den Menschen und seiner Schöpfung

überhaupt: in Gottes Treue zu dem,
was er einmal begonnen hat.

Gottes Treue als Treue zum «Bund»

Wenn wir die Berichte der Bibel unter dem
Gesichtspunkt lesen, wie und wo Gottes
Treue geschildert wird, dann stossen wir auf
den zentralen Begriff «Bund». Allerdings ist
«Bund» nur ein Begriff unter andern, mit
dem das Verhalten Gottes zu uns Menschen



und zur Schöpfung umschrieben wird. «Es

gibt eine Sache, von der geredet wird, und
dann gibt es Bilder und Begriffe, mit denen
die biblischen Schriftsteller die gemeinte
Sache zu erfassen versuchen - und die können
wechseln. Zu ihnen gehört die Rede vom
<Bund>. Die Sache, von der geredet wird, ist
Gottes Verhältnis zu bestimmten Menschen,
zu seinem Volk oder zur ganzen Menschheit.
So, wie man dafür das Wort <Vater> oder
das Wort <Herr> gebrauchen kann, kann
man auch das Wort <Bund> gebrauchen,
und dies einmal eher mit der einen Nuance
und mit der einen Referenz, ein andermal
eher mit einer andern Nuance und einer
andern Referenz» (N. Lohfink).
Vom Inhalt her wird in der alttestamentli-
chen Exegese ein Unterschied gemacht
zwischen dem «Sinaibund», der die Eigenschaft
von Vertrag und Gesetz besitzt, und dem
«Abrahamsbund», der als «Verheissungs-
eid» verstanden wird. Für die Bundestreue
Gottes ist vor allem dieser «Verheissungs-
bund» aussagekräftig. Die zentrale Stelle, an
der von diesem Verheissungsbund die Rede
ist, bildet Ex 6, 2-8. Hier spricht Jahwe zu
Moses, dass er sich des Bundes erinnere, den
er mit den Vätern geschlossen hatte, und
nun die Verheissungen, die er den Vätern
gegeben hatte, erfüllen werde. So erhält Mose

den Auftrag: «Ich habe mich an meinen
Bund erinnert. Deshalb sag zu den Israeliten:

Ich bin der Herr. Ich führe euch aus
dem Frondienst für die Ägypter heraus und
rette euch aus der Sklaverei Ich nehme
euch als mein Volk und werde euer Gott
sein» (Ex 6, 5-7). Ziel dieses Bundes ist:
«Ich werde mitten unter den Israeliten wohnen

und ihr Gott sein» (Ex 29, 45).
Dass Gott treu zu diesem Verheissungsbund
steht, kommt besonders zum Ausdruck in
den Wiederholungen: «Ich werde mich an
meinen Bund erinnern». (So in Lev
26,42.45): «Ich werde mich an meinen
Bund mit Jakob erinnern, an meinen Bund
mit Isaak und an meinen Bund mit Abraham

Ich werde zu ihren Gunsten mich an
den Bund mit den früheren Generationen
erinnern, die ich vor den Augen der Völker
aus Ägypten herausgeführt habe, um ihr
Gott zu sein, ich, der Herr».

Die Treue Jahwes zu seinem Verheissungsbund

zeigt sich darin, dass er die Verheissungen

auch erfüllt. Die ersten Christen waren

überzeugt, dass Jahwe im Heilshandeln
an Jesus diesen Verheissungsbund erfüllt
hat. An diesen Verheissungsbund erinnert
Zacharias in seinem Loblied nach der
Geburt des Täufers (Lk 1, 68-79). Auf die
Erfüllung dieses Verheissungsbundes weist
Petrus hin in seiner Rede nach der Heilung des

Lahmen: «Ihr seid Söhne der Propheten und
des Bundes, den Gott mit euren Vätern
geschlossen hat, als er zu Abraham sagte:
Durch deinen Nachkommen sollen alle
Geschlechter der Erde Segen empfangen. Für
euch zuerst hat Gott seinen Knecht erweckt
und gesandt, damit er euch segnet und jeden
von seiner Bosheit abbringt» (Apg 3, 25-
26).
So zeigt sich ein grosser Bogen der Bundestreue

Jahwes vom Verheissungsbund an
Abraham (vgl. Gen 15 und 17) bis zu dessen

Erfüllung im Auferweckungshandeln an
Jesus, ja bis zur endgültigen vollen Verwirklichung

der Verheissung im letzten Heilshandeln

an der Schöpfung am Ende der Zeiten.

Gottes Bundestreue trotz Bundesbruch
des Volkes

Wenn wir den Inhalt dieses Verheissungsbundes

stichwortartig zusammenfassen wollen,

können wir folgende Stichworte festhalten:

Gott gewährt in seiner Güte dem
Menschen Lebensgemeinschaft: «Der Bund wird
zum Zeichen der heilsmächtigen Nähe Gottes,

der sich selbst seinem Volk aus göttlicher
Freiheit verpflichtet» (R. Schmid). Damit
sind alle Güter, die zu einem Leben in Fülle
gehören, verheissen: Freiheit von Feinden,
Frieden und Gerechtigkeit im Volk, so dass

jeder sein Glück in Fülle geniessen kann.
Israel erhält innerhalb der Völker eine
Sonderstellung, ausgedrückt in der Formel: «Du
bist mein Volk und ich bin dein Gott» (vgl.
z.B. Hos 1,9). Vom Volk selber wird nur
verlangt, dass es seine ganze Hoffnung auf
diesen Gott setzt, der ihm die grösstmög-
liche Verheissung geschenkt hat. Dieser
Verheissung glauben, auf sie vertrauen, die
Hoffnung auf die Erfüllung dieser Verheis-



sungen durchhalten und nicht auf etwas
anderes seine Hoffnung setzen.
Und genau hier versagt Israel und bricht von
seiner Seite aus den Bund. Die Propheten
halten dem Volk in harten Worten diesen
Bundesbruch vor. Vor allem zwei «Vergehen»

klagen sie an: Israel nimmt Zuflucht zu
andern Göttern, hat seinen Gott verlassen.
Zugleich hat sich im Volk grösste Ungerechtigkeit

ausgebreitet: die Mächtigen
unterdrücken die Schwachen und beuten sie aus.
So ist der Bund, den Gott mit Israel
geschlossen hatte, als er es aus Ägypten führte,
gebrochen (vgl. Jer 31, 32). Der Bund ist also

«inexistent» geworden. Sollte er wieder
aufleben, dann müsste er von Gott neu
gewährt werden» (N. Lohfink).
Und genau das tut Gott. Er hat schon
grundsätzlich erklärt, dass er dem Bund treu bleiben

werde, auch wenn die Menschen, wenn
Israel den Bund brechen würde. Schon im
Bund mit Noah hat Gott dieses Versprechen
gegeben, obwohl er um die Untreue der
Menschen wusste: «Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen,
denn das Trachten des Menschen ist böse
von Jugend an Solange die Erde besteht,
sollen nicht aufhören Aussaat und Ernte,
Kälte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht» (Gen 8, 21-22).
In der «Natansweissagung», in der Jahwe
durch den Propheten Natan dem David die
Verheissung schenkt, dass immer einer
seiner Nachkommen auf dem Thron Davids
herrschen wird, spricht Jahwe die Möglichkeit

an, dass solche Herrscher und mit ihnen
das Volk den Bund brechen werden. Was
geschieht dann? Jahwe spricht durch Natan:
«Ich werde dem Nachfolger Davids und
seinem Königsthron ewigen Bestand verleihen.
Ich will für ihn Vater sein, und er wird für
mich Sohn sein. Wenn er sich verfehlt, werde

ich ihn nach Menschenart mit Ruten und
Schlägen züchtigen, meine Huld aber soll
nicht von ihm weichen» (2 Sam 7, 13-15).
Im Psalm 89 wird diese Verheissung
ausdrücklich formuliert: «Wenn seine Söhne
meine Weisung verlassen, nicht mehr leben
nach meiner Ordnung, wenn sie meine
Gesetze entweihen, meine Gebote nicht mehr
halten, dann werde ich ihr Vergehen mit der

Rute strafen und ihre Sünden mit Schlägen.
Doch ich entziehe ihm David!) nicht meine

Huld, breche ihm nicht die Treue. Meinen

Bund werde ich nicht entweihen; was
meine Lippen gesprochen haben, will ich
nicht ändern» (Ps 89, 31-35).

2. Grund der Treue:
Verwirklichung des Schöpfungsplanes,
die volle Gottesherrschafit

In diesen bedingungslosen Zusagen der
Bundestreue trotz der Treulosigkeit des Volkes

kommt eine ganz entscheidende
Grundhaltung Gottes gegenüber dem Volk, ja der
ganzen Schöpfung zum Ausdruck: Gott
nimmt niemals mehr zurück, wenn er
jemandem etwas geschenkt oder zu etwas
berufen hat. Paulus führt diese unwiderrufliche

Haltung Gottes an im zentralen Text,
in dem er ringt um das Verständnis der
Juden, die Jesus nicht als Messias anerkennen.
Schliesslich kommt er zur Aussage, dass
auch diesen Gnade zuteil werden wird, und
schreibt zuversichtlich und klar: «Unwiderruflich

sind Gnade und Berufung, die Gott
gewährt» (Rom 11,29). Dabei kann er sich
auf das Prophetenwort stützen: «Nur wenn
jemals diese Ordnungen (Ordnung des

Weltalls - Sonne, Mond, Sterne, brausendes
Meer) vor meinen Augen ins Wanken gerieten

- Spruch des Herrn - dann hörten auch
Israels Nachkommen auf, für alle Zeit vor
meinen Augen ein Volk zu sein» (Jer 31, 36).
Diese unwiderrufliche Zusage der Treue
Gottes wurzelt in der tiefen Einsicht der Liebe

Gottes zu seinem Volk. Diese Liebe ist
z.B. ausgesprochen in Jer 31,20: «Ist
Efraim wirklich mein teuerster Sohn, ist er
mein Lieblingskind? Denn sooft ich gegen
ihn eingeschritten bin, ich muss mich seiner
doch wieder erinnern. Kein Wunder, dass
mein Herz für ihn schlägt. Ich werde mich
seiner erbarmen - Spruch des Herrn.»
Der gleiche Gedanke wird ausgesprochen in
Dtn 4, 30 f.: «In den späteren Tagen wirst
du zum Herrn, deinem Gott, zurückkehren
und auf seine Stimme hören. Denn der Herr,
dein Gott, ist ein barmherziger Gott. Er lässt
dich nicht fallen und gibt dich nicht dem



Verderben preis und vergisst nicht den
Bund mit deinen Vätern, den er ihnen
beschworen hat.»
Wie schon gezeigt, zieht sich der Verheis-
sungsbund durch die ganze Schöpfungsgeschichte.

Als Gott die Schöpfung in die
Wirklichkeit setzte, hatte er ein ganz klares
Ziel vor Augen: die volle Gottesherrschaft,
wie sie in Offb 21, 3-5 geschildert ist: «Seht,
die Wohnung Gottes unter den Menschen!
Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden

sein Volk sein; und er, Gott, wird bei
ihnen sein. Er wird alle Tränen von ihren
Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr
sein, keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal.

Denn was früher war, ist vergangen.»
In diesem grossen Rahmen des ganzen
Heilshandelns Gottes ist die bedingungslose
Bereitschaft Gottes zur Sündenvergebung zu
sehen. Sündenvergebung ist ein entscheidender

Punkt, damit Gott seinen Schöpfungsund

Heilsplan verwirklichen kann.
Dabei wusste Gott zum voraus, welches
«Risiko» er damit einging. «Die ewige Liebe hat
mit ihrer Schöpfung in grenzenlosem Grossmut

das Wagnis einer freien Kreatur eingehen

wollen, die fähig ist, die Liebe zu verweigern.

Es gehört wesentlich zur Unendlichkeit
der göttlichen Liebe, so weit zu gehen, auch
noch die Möglichkeit der Nicht-Liebe des
andern anzunehmen. Aber diese Möglichkeit

der Nicht-Liebe, die im Drama der Sünde

Wirklichkeit geworden ist, lässt den
Liebenden nicht gleichgültig. Der Liebende
lässt sich tief treffen vom andern. Der
Liebende, Gott, macht sich, indem er den Men¬

schen schafft, der zu ihm nein sagen kann, in
seiner Liebe verletzlich, verwundbar.
Das Zeichen dieser in der Freiheit gründenden

Verwundbarkeit der ewigen Liebe, dieses

göttlichen Schmerzes um die Zurückweisung

der selbstlos geschenkten Liebe, ist das
Kreuz des Gottessohnes: Als Geschichte der
Selbstauslieferung des Eingeborenen und
seiner Auslieferung durch den Vater, der ihn
aus Liebe zu den Sündern übergibt, ist die
Passionsgeschichte Offenbarung des
Geheimnisses von Gottes Leiden Dieses
göttliche Leiden ist keineswegs Zeichen von
Begrenztheit, sondern ganz im Gegenteil: es

ist tätiges Leiden, das die Grenzenlosigkeit
des Liebens offenbart, denn in der Freiheit
und der unendlichen Grossmut des Schöpfers

und Erlösers ist es angenommen. Gott
leidet, weil er seine Geschöpfe liebt» (B. Forte).
Wenn wir das alles in seinem inneren
Zusammenhang sehen: Schöpfung mit dem
Ziel der Gottesherrschaft, durch die alles zur
Fülle des Lebens und Glückes gelangt, die
grenzenlose Grossmut, das Wagnis einer
freien Kreatur, die Liebe verweigern kann
und tatsächlich verweigert, das mit dieser
Verweigerung Gott zugefügte Leiden und
die bedingungslose Vergebung der
Liebesverweigerung, der Sünde; dann bekommen
wir eine ganz kleine Ahnung von der
unerhörten Wirklichkeit, dass Gott ein Gott ist,
der voraussetzungslos und bedingungslos
vergibt; welch erschütternde Tatsache wir
bekennen, wenn wir glaubend sprechen: Unser

Gott ist ein vergebender Gott, vergebend
ohne Bedingung, ohne Grenze, ohne Ende.


	Jesus vergibt Sünden. 3

