
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 3

Artikel: "Friede in Gerechtigkeit" : Die Nacharbeit

Autor: Hardegger, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Friede in Gerechtigkeit»: Die Nacharbeit

Sibylle Hardegger, stud, theol.

700 Delegierte aus allen Kirchen Europas
und unzählige Gäste liessen sich vom 15. bis
21. Mai 1989 in Basel von der europäischen
ökumenischen Versammlung «Friede in
Gerechtigkeit» begeistern. War das nur eine
momentane Begeisterung? Was ist geblieben,

und wie soll es weitergehen im konzilia-
ren Prozess um Frieden, Gerechtigkeit und
Bewahrung der Schöpfung?

Der konziliare Prozess

«Was geschieht jetzt eigentlich im konzilia-
ren Prozess?», werde ich in letzter Zeit oft
gefragt. Ich meine, wir liegen gänzlich
falsch, wenn wir nach «geschehen» fragen.
Es müsste wohl eher heissen «Was wird
getan?» Aktivität lautet die Losung!
Motor und Fundament der Nacharbeit von
«Frieden in Gerechtigkeit» ist das Schlussdokument,

auf das sich viele Gruppen und
Gruppierungen abstützen. Es sind dies
Menschen, die sich zusammenschlössen, weil
ihnen die doch so wichtige Thematik der
Versammlung am Herzen liegt. In der Tat
entstand ein vielfältiges Allerlei an Gruppierungen

infolge der grossen Versammlung: Öko-,
Frauen-, Gebets-, Studenten-, Jugendgruppen,

Gruppierungen, die sich für einen
gerechteren Handel mit der 3. Welt einsetzen
und viele mehr. Es ist gut, dass sich
Menschen zusammentaten, wollte sich einer
allein einsetzen, wäre er allzu schnell überfordert.

Denn: die Forderungen von «Basel»
sind radikal und mit Konsequenzen verbunden.

Versucht man einen Weg einzuschlagen,

um den Forderungen gerecht zu werden,

merkt man bald, dass man den Wind

nicht mehr im Rücken hat, sondern im
Gesicht, kann man sich nicht mehr im Strom
treiben lassen, sondern schwimmt gegen
ihn. Genau hier liegt wahrscheinlich die

grosse Hemmschwelle in der Nacharbeit;
viele Menschen ängstigen sich umzudenken,
umzukehren zu einem bewussteren
Lebensstandard. Gott selber ist es aber, der uns
aufruft, «von Ungerechtigkeit, Gewalt und
Ausbeutung abzulassen. Gottes Ruf zur Umkehr
ist die Tür zum Leben» (Art. 1).
Diese Umkehr eben fängt bei jedem einzelnen

an. «Wenn wir Christus nachfolgen,
sind wir dauernd mit den Forderungen Seines

Rufes konfrontiert und müssen unser
Leben überprüfen. Der wahre Glaube an Christus

ist immer persönlich, aber nie privat. In
der Nachfolge erkennen wir, dass wir gefangen

sind in Strukturen, die Ungerechtigkeit,
Gewalt, Verschwendung und Zerstörung
ausbreiten. Sie sind das Ergebnis der Sünde
des Menschen und scheinen oft den Kurs in
die Zukunft zu bestimmen. Der Weg, der
zur Uberwindung dieser Strukturen führt,
beginnt mit einem gemeinsamen Sündenbekenntnis.

Wenn wir uns Gott zuwenden,
kann Er uns die Freiheit schenken, einen
neuen Anfang zu finden» (Art. 43).

Sehen - Urteilen - Handeln

Umkehr, Neubeginn besteht für mich aus
drei Schritten: Sehen, urteilen, handeln.
Sehen wir die «Zeichen der Zeit»? Die
Bedrohung der Natur, den unaufhaltsamen
Fortschritt in Technik und Wissenschaften,
die atomare Bedrohung, Krieg und Zerstörung?



Urteilen wir aufgrund unserer Ur-kunde, der
heiligen Schrift? Besinnen wir uns darauf,
was sie uns zu den «Zeichen der Zeit» zu
sagen hat? Und schliesslich der dritte Schritt,
ohne den die zwei ersten ein Treten an Ort
wären: Handeln wir aus unserer christlichen
Haltung heraus? Setzen wir uns ein für eine
friedvollere, gerechtere Welt auch dann,
wenn wir uns als Einsetzende aussetzen?
Neben dieser persönlichen Umkehr ist ein
konziliarer Prozess immer auch ein Ringen
um Einheit. Das zeigt uns schon älteste
Kirchengeschichte. Wie wurde doch gerungen
um die Kanonbildung, um Dogmen oder
um das 2. Vatikanische Konzil! Parallel zu
diesem Ringen in der Kirche gibt es auch
immer wieder Situationen, in denen man
mit sich selbst ringen muss, wenn zum
Beispiel Resignation stark wird. Doch das ist
nur menschlich, wir müssen wieder neu
lernen, unsere Grenzen zu akzeptieren. Dabei
stossen wir auf die Wichtigkeit der Gruppen:

Menschen sollen sich zusammenschlies-
sen, damit sie sich im Prozess auch gegenseitig

stützen können. Ich denke dabei an jenen
Pfarreirat, der sich in einem Grossbasler
Quartier dafür einsetzte, dass eine Aluminium-

und Weissblechdeponie errichtet
wurde, ebenso wurden der Energiehaushalt
der Pfarrei und die Finanzanlagen kritisch
hinterfragt. Ich denke aber auch an jene
Gruppen, die beharrlich bleiben im Gebet.

Das Zögern der Kirchenleitungen
In kleinen Gruppen ist einiges möglich, und
sie sind wichtig, um die Basis zu
durchsäuern und die Menschen auf bestehende
Missstände aufmerksam zu machen.
Dennoch glaube ich, dass wir mehr erreichen
könnten, würde der Dialog zwischen
Kirchenleitung und Basis besser funktionieren.
Austausch und Ringen müsste auch hier
möglich sein, ansonsten laufen wir Gefahr,
dass wir aneinander vorbei handeln.
Erfolgt das Zögern der Kirchenleitung etwa,
weil die Versammlung nicht in allererster
Linie auf Innerkirchliches, sondern auf das

Weltgeschehen anspricht? So fordert doch
das Basler Schlussdokument eine neue
Weltwirtschaftsordnung, Abschaffung jeglicher

Diskriminierung, Beachtung der Menschenrechte

in jedem Lebensstadium und einiges
mehr (vgl. Art. 72 ff.). Sollten wir dazu nicht
als Gesamtkirche Partei ergreifen und eine
klare Stellung beziehen? Müsste die Kirchenleitung

nicht Einfluss nehmen auf das
Weltgeschehen, aus unserem christlichen Glauben

heraus, der auf der Botschaft Jesu Christi

gründet? Als Einheit sollten wir dafür
kämpfen, damit «Leben in Fülle» für alle
Menschen möglich wird. Tun wir das nicht,
so ist das Christentum nur leere Phrase!

Kirche und Politik
Eine kleine Gruppe von Menschen kann
nun einmal nicht allzu viel erreichen, möchte

sie die ungerechten Geldgeschäfte so mancher

Bank hinterfragen. Wie wäre das aber,
wenn die Kirche - als grosses Potential - ein
klares Fragezeichen hinter das Tun der Banken

setzen würde? Die Kirche hat doch auch
mitzureden im Weltgeschehen, oder täusche
ich mich da etwa? Es ist schade, dass immer
noch die Meinung besteht, Kirche und Politik

hätten nichts miteinander zu tun. Erinnern

wir uns an die Worte von Heino Falcke
anlässlich der Eröffnungsrede vom Mai im
Basier Münster: «Die Frage dieser Tage
kann nicht lauten: Wie politisch darf die
Kirche werden? Die Frage ist, ob uns die
Liebe zu Christus erfüllt, sein Friede und seine

Gerechtigkeit uns bewegen, wie politisch
und brisant auch immer es dann werden
mag.» Deshalb wären folgende Beispiele für
eine Kirche durchaus denkbar: Ein Umgang
der Kirche mit Geld und Macht, der nicht
an Zinsen und Prestige festgemacht ist,
sondern an Solidarität appelliert. Eine Kirche,
die offene Türen hat für die, welche Unterkunft

und Zuflucht suchen. Eine Kirche, die
zu einer Gemeinschaft von Frauen und
Männern aufbricht. Eine Kirche, die jungen
Menschen beisteht, wenn sie keine Waffen
in die Hand nehmen wollen. Eine Kirche,
die mithilft, die Institution Krieg auf allen
Kontinenten zu überwinden.

1991 - Ein Halljahr der Schweiz?

In der Weiterführung des konziliaren
Prozesses ist das ökumenische Komitee unseren



Abstimmung über das Dokument - Fundament der Nacharbeit.

65

Kirchenleitungen einen Schritt voraus. Die
Arbeitsmappe, welche vom Komitee
erarbeitet wurde, ist sehr begrüssenswert. Diese
Arbeitsunterlagen vermitteln Grundsatzinformationen,

weiterführende Hinweise und
vor allem Vorschläge für die sogenannte
«Halljahres-Botschaft». Im Zusammenhang
mit der 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft

soll ein Halljahr ausgerufen werden.
Das Jubeljahr der alttestamentlichen Zeit
(Lev 25, 8-54) soll uns ein Vorbild sein.
Wie in alten Zeiten alle 50 Jahre Sklaven
freizulassen waren, Verarmte wieder zu
Besitz kommen sollten und die Schöpfung
besondere Schonung erfahren sollte, könnte
dasjubeljahr 1991 zu einem Jahr werden, in
dem sich die Schweiz besonders auf ihre
Aufgaben bezüglich Friede, Gerechtigkeit

und Schöpfungsbewahrung besinnen könnte.

Dabei wird vom ökumenischen Komitee
Wert gelegt auf den Dialog mit der Basis.
Stellungnahmen und Vorschläge für das

Halljahr sollten bis Ostern 1990 an das
Komitee gesandt werden.

Spannung zwischen Resignation
und Neubeginn

Trotz verschiedener Vorstösse und Projekte
liegt dennoch eine eigenartige Spannung in
der Luft. Die Spannung zwischen Resignation

und Neubeginn. Es gibt leider immer
noch zuviele Menschen, die glauben, sie
könnten im konziliaren Prozess nichts
beitragen. Ich möchte hiermit einmal ganz
deutlich festhalten, dass die Arbeit nach



«Basel» nicht einfach «Werk der Theologen»
sein soll. Jeder Mensch ist aufgefordert und
eingeladen, an diese Entwicklung seinen Teil
beizusteuern. Beruf, Stand, Geschlecht,
Religion, Nationalität oder Alter sind keine
Kriterien für die Mitarbeit; aufgefordert sind alle

aufgrund ihres Menschseins. Wir möchten

doch in unseren Bemühungen den
grösstmöglichen Konsens anstreben (vgl.
Art. 70), diesen können wir nur erreichen,
wenn möglichst viele Menschen an diesem
Prozess teilnehmen. Denken wir bei dieser
Gelegenheit auch wieder an die Worte des

Apostels Paulus an die Römer: «Wir haben
unterschiedliche Gaben, je nach der uns
verliehenen Gnade» (Rom 12,6).
Schon während der Versammlung wurde
darauf geachtet, dass die zentralen Themen
aus verschiedenen Blickwinkeln betrachtet
werden konnten. Nicht zufällig trafen
Theologen, Physiker, Chemiker, Ökonomen,
Ökologen, Ärzte und viele andere aufeinander.

Neben Josef Metzger, welcher in einem
Brief an Papst Pius XII., schon 1939 eine
Versammlung zu den Themen Friede,
Gerechtigkeit und Natur forderte, war es ja ein
Physiker, Carl Friedrich von Weizsäcker,
kein Theologe, der zu einem grossen Teil
«verantwortlich» war, dass «Basel» zustande
kam.
Anschliessend möchte ich Sie alle bitten, für

die Weiterführung des konziliaren Prozesses
zu beten. Die Versammlung in Basel war
weitgehend, oder in erster Linie, ein Werk
des Heiligen Geistes. Bitten wir Gott, dass er
uns durch diesen Geist immer wieder von
neuem Kraft schenkt, in unseren Bemühungen

weiter zu gehen.
Beten wir gemeinsam das Gebet aller
Kirchen und Christen in Europa: Herr, mach
uns zu Werkzeugen Deines Friedens: dass

wir Liebe üben, wo Hass ist; dass wir verzeihen,

wo Leid zugefügt wird; dass wir verbinden,

wo Zwietracht herrscht; dass wir den
Glauben bringen, wo der Zweifel drückt;
dass wir Hoffnung wecken, wo Verzweiflung
quält; dass wir Licht entzünden, wo die
Finsternis regiert; dass wir Freude bringen, wo
Kummer wohnt. Herr, lass Du uns trachten:
nicht, dass wir getröstet werden, sondern
dass wir trösten; nicht, dass wir verstanden
werden, sondern dass wir andere verstehen;
nicht, dass wir geliebt werden, sondern dass

wir andere lieben. Denn wer da hingibt, der
empfängt; wer sich selbst vergisst, der
findet; wer verzeiht, dem wird verziehen; und
wer stirbt, erwacht zum ewigen Leben.
Amen.
Herr, mach uns zu Werkzeugen Deiner
Gerechtigkeit. Mach uns zu Werkzeugen Deines

Friedens. Mach uns zu Werkzeugen der
Erneuerung Deiner Schöpfung (Art. 100).

66


	"Friede in Gerechtigkeit" : Die Nacharbeit

