Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 3

Artikel: "Friede in Gerechtigkeit" : Die Nacharbeit
Autor: Hardegger, Sibylle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

63

«Friede in Gerechtigkeit»: Die Nacharbeit

Sibylle Hardegger, stud. theol.

700 Delegierte aus allen Kirchen Europas
und unzihlige Giste liessen sich vom 15. bis
21. Mai 1989 in Basel von der europaischen
okumenischen Versammlung «Friede in Ge-
rechtigkeit» begeistern. War das nur eine
momentane Begeisterung? Was ist geblie-
ben, und wie soll es weitergehen im konzilia-
ren Prozess um Frieden, Gerechtigkeit und
Bewahrung der Schopfung?

Der konziliare Prozess

«Was geschieht jetzt eigentlich im konzilia-
ren Prozess?», werde ich in letzter Zeit oft
gefragt. Ich meine, wir liegen ganzlich
falsch, wenn wir nach «geschehen» fragen.
Es musste wohl eher heissen «Was wird ge-
tan?» Aktivitat lautet die Losung!

Motor und Fundament der Nacharbeit von
«Frieden in Gerechtigkeit» ist das Schlussdo-
kument, auf das sich viele Gruppen und
Gruppierungen abstiitzen. Es sind dies Men-
schen, die sich zusammenschlossen, weil ih-
nen die doch so wichtige Thematik der Ver-
sammlung am Herzen liegt. In der Tat ent-
stand ein vielfaltiges Allerlei an Gruppierun-
gen infolge der grossen Versammlung: Oko-,
Frauen-, Gebets-, Studenten-, Jugendgrup-
pen, Gruppierungen, die sich fur einen ge-
rechteren Handel mit der 3. Welt einsetzen
und viele mehr. Es ist gut, dass sich Men-
schen zusammentaten, wollte sich einer al-
lein einsetzen, ware er allzu schnell uberfor-
dert. Denn: die Forderungen von «Basel»
sind radikal und mit Konsequenzen verbun-
den. Versucht man einen Weg einzuschla-
gen, um den Forderungen gerecht zu wer-
den, merkt man bald, dass man den Wind

nicht mehr im Ricken hat, sondern im Ge-
sicht, kann man sich nicht mehr im Strom
treiben lassen, sondern schwimmt gegen
ihn. Genau hier liegt wahrscheinlich die
grosse Hemmschwelle in der Nacharbeit;
viele Menschen angstigen sich umzudenken,
umzukehren zu einem bewussteren Lebens-
standard. Gott selber ist es aber, der uns auf-
ruft, «von Ungerechtigkeit, Gewalt und Aus-
beutung abzulassen. Gottes Ruf zur Umkehr
ist die Tur zum Leben» (Art. 1).

Diese Umkehr eben fangt bei jedem einzel-
nen an. «Wenn wir Christus nachfolgen,
sind wir dauernd mit den Forderungen Sei-
nes Rufes konfrontiert und mussen unser Le-
ben uberprufen. Der wahre Glaube an Chri-
stus ist immer personlich, aber nie privat. In
der Nachfolge erkennen wir, dass wir gefan-
gen sind in Strukturen, die Ungerechtigkeit,
Gewalt, Verschwendung und Zerstorung
ausbreiten. Sie sind das Ergebnis der Suinde
des Menschen und scheinen oft den Kurs in
die Zukunft zu bestimmen. Der Weg, der
zur Uberwindung dieser Strukcuren fahre,
beginnt mit einem gemeinsamen Sundenbe-
kenntnis. Wenn wir uns Gott zuwenden,
kann Er uns die Freiheit schenken, einen
neuen Anfang zu finden» (Art. 43).

Sehen — Urteilen — Handeln

Umkehr, Neubeginn besteht fur mich aus
drei Schritten: Sehen, urteilen, handeln.
Sehen wir die «Zeichen der Zeit»? Die Be-
drohung der Natur, den unaufhaltsamen
Fortschritt in Technik und Wissenschaften,
die atomare Bedrohung, Krieg und Zersto-
rung?



Urteilen wir aufgrund unserer Ur-kunde, der
heiligen Schrift? Besinnen wir uns darauf,
was sie uns zu den «Zeichen der Zeit» zu sa-
gen hat? Und schliesslich der dritte Schritt,
ohne den die zwei ersten ein Treten an Ort
wiaren: Handeln wir aus unserer christlichen
Haltung heraus? Setzen wir uns ein fur eine
friedvollere, gerechtere Welt auch dann,
wenn wir uns als Einsetzende aussetzen?
Neben dieser personlichen Umkehr ist ein
konziliarer Prozess immer auch ein Ringen
um Einheit. Das zeigt uns schon alteste Kir-
chengeschichte. Wie wurde doch gerungen
um die Kanonbildung, um Dogmen oder
um das 2. Vatikanische Konzil! Parallel zu
diesem Ringen in der Kirche gibt es auch
immer wieder Situationen, in denen man
mit sich selbst ringen muss, wenn zum Bei-
spiel Resignation stark wird. Doch das ist
nur menschlich, wir mussen wieder neu ler-
nen, unsere Grenzen zu akzeptieren. Dabei
stossen wir auf die Wichtigkeit der Grup-
pen: Menschen sollen sich zusammenschlies-
sen, damit sie sich im Prozess auch gegensei-
tig stiitzen konnen. Ich denke dabei an jenen
Pfarreirat, der sich in einem Grossbasler
Quartier dafur einsetzte, dass eine Alumi-
nium- und Weissblechdeponie errichtet
wurde, ebenso wurden der Energiechaushalt
der Pfarrei und die Finanzanlagen kritisch
hinterfragt. Ich denke aber auch an jene
Gruppen, die beharrlich bleiben im Gebet.

Das Zogern der Kirchenleitungen

In kleinen Gruppen ist einiges moglich, und
sie sind wichtig, um die Basis zu durch-
sauern und die Menschen auf bestehende
Missstande aufmerksam zu machen. Den-
noch glaube ich, dass wir mehr erreichen
konnten, wurde der Dialog zwischen Kir-
chenleitung und Basis besser funktionieren.
Austausch und Ringen miusste auch hier
moglich sein, ansonsten laufen wir Gefahr,
dass wir aneinander vorbei handeln.

Erfolgt das Zogern der Kirchenleitung etwa,
weil die Versammlung nicht in allererster Li-
nie auf Innerkirchliches, sondern auf das
Weltgeschehen anspricht? So fordert doch
das Basler Schlussdokument eine neue Welt-
wirtschaftsordnung, Abschaffung jeglicher

Diskriminierung, Beachtung der Menschen-
rechte in jedem Lebensstadium und einiges
mehr (vgl. Art. 72 ff.). Sollten wir dazu nicht
als Gesamtkirche Partei ergreifen und eine
klare Stellung beziehen? Musste die Kirchen-
leitung nicht Einfluss nehmen auf das Welt-
geschehen, aus unserem christlichen Glau-
ben heraus, der auf der Botschaft Jesu Chri-
sti grundet? Als Einheit sollten wir dafur
kampfen, damit «Leben in Fulle» fur alle
Menschen moglich wird. Tun wir das nicht,
so ist das Christentum nur leere Phrase!

Kirche und Politik

Eine kleine Gruppe von Menschen kann
nun einmal nicht allzu viel erreichen, moch-
te sie die ungerechten Geldgeschafte so man-
cher Bank hinterfragen. Wie wire das aber,
wenn die Kirche — als grosses Potential — ein
klares Fragezeichen hinter das Tun der Ban-
ken setzen wiirde? Die Kirche hat doch auch
mitzureden im Weltgeschehen, oder tausche
ich mich da etwa? Es ist schade, dass immer
noch die Meinung besteht, Kirche und Poli-
tik hatten nichts miteinander zu tun. Erin-
nern wir uns an die Worte von Heino Falcke
anldsslich der Eroffnungsrede vom Mai im
Basler Munster: «Die Frage dieser Tage
kann nicht lauten: Wie politisch darf die
Kirche werden? Die Frage ist, ob uns die
Liebe zu Christus erfullt, sein Friede und sei-
ne Gerechtigkeit uns bewegen, wie politisch
und brisant auch immer es dann werden
mag.» Deshalb waren folgende Beispiele fur
eine Kirche durchaus denkbar: Ein Umgang
der Kirche mit Geld und Macht, der nicht
an Zinsen und Prestige festgemacht ist, son-
dern an Solidaritat appelliert. Eine Kirche,
die offene Turen hat fur die, welche Unter-
kunft und Zuflucht suchen. Eine Kirche, die
zu einer Gemeinschaft von Frauen und
Minnern aufbricht. Eine Kirche, die jungen
Menschen beisteht, wenn sie keine Waffen
in die Hand nehmen wollen. Eine Kirche,
die mithilft, die Institution Krieg auf allen
Kontinenten zu uberwinden.

1991 - Ein Halljahr der Schweiz?

In der Weiterfuhrung des konziliaren Pro-
zesses ist das okumenische Komitee unseren

64



65

Abstimmung uber das Dokument — Fundament der Nacharbeit.

Kirchenleitungen einen Schritt voraus. Die
Arbeitsmappe, welche vom Komitee erar-
beitet wurde, ist sehr begrussenswert. Diese
Arbeitsunterlagen vermitteln Grundsatzin-
formationen, weiterfuhrende Hinweise und
vor allem Vorschlige fir die sogenannte
«Halljahres-Botschaft». Im Zusammenhang
mit der 700-Jahr-Feier der Eidgenossen-
schaft soll ein Halljahr ausgerufen werden.
Das Jubeljahr der alttestamentlichen Zeit
(Lev 25,8-54) soll uns ein Vorbild sein.
Wie in alten Zeiten alle 50 Jahre Sklaven
freizulassen waren, Verarmte wieder zu Be-
sitz kommen sollten und die Schopfung be-
sondere Schonung erfahren sollte, konnte
das Jubeljahr 1991 zu einem Jahr werden, in
dem sich die Schweiz besonders auf ihre
Aufgaben bezuglich Friede, Gerechtigkeit

und Schopfungsbewahrung besinnen konn-
te. Dabei wird vom okumenischen Komitee
Wert gelegt auf den Dialog mit der Basis.
Stellungnahmen und Vorschlige fur das
Halljahr sollten bis Ostern 1990 an das Ko-
mitee gesandt werden.

Spannung zwischen Resignation
und Neubeginn

Trotz verschiedener Vorstosse und Projekte
liegt dennoch eine eigenartige Spannung in
der Luft. Die Spannung zwischen Resigna-
tion und Neubeginn. Es gibt leider immer
noch zuviele Menschen, die glauben, sie
konnten im konziliaren Prozess nichts bei-
tragen. Ich mochte hiermit einmal ganz
deutlich festhalten, dass die Arbeit nach



«Basel» nicht einfach «Werk der Theologen»
sein soll. Jeder Mensch ist aufgefordert und
eingeladen, an diese Entwicklung seinen Teil
beizusteuern. Beruf, Stand, Geschlecht, Reli-
gion, Nationalitat oder Alter sind keine Kri-
terien fur die Mitarbeit; aufgefordert sind al-
le aufgrund ihres Menschseins. Wir moch-
ten doch in unseren Bemuhungen den
grosstmoglichen Konsens anstreben (vgl.
Art. 70), diesen konnen wir nur erreichen,
wenn moglichst viele Menschen an diesem
Prozess teilnehmen. Denken wir bei dieser
Gelegenheit auch wieder an die Worte des
Apostels Paulus an die Romer: «Wir haben
unterschiedliche Gaben, je nach der uns ver-
liechenen Gnade» (Rom 12, 6).

Schon wihrend der Versammlung wurde
darauf geachtet, dass die zentralen Themen
aus verschiedenen Blickwinkeln betrachrtet
werden konnten. Nicht zufallig trafen Theo-
logen, Physiker, Chemiker, Okonomen,
Okologen, Arzte und viele andere aufeinan-
der. Neben Josef Metzger, welcher in einem
Brief an Papst Pius XII., schon 1939 (!) eine
Versammlung zu den Themen Friede, Ge-
rechtigkeit und Natur forderte, war es ja ein
Physiker, Carl Friedrich von Weizsacker,
kein Theologe, der zu einem grossen Teil
«verantwortlich» war, dass «Basel» zustande
kam.

Anschliessend mochte ich Sie alle bitten, fur

die Weiterfuhrung des konziliaren Prozesses
zu beten. Die Versammlung in Basel war
weitgehend, oder in erster Linie, ein Werk
des Heiligen Geistes. Bitten wir Gott, dass er
uns durch diesen Geist immer wieder von
neuem Kraft schenkt, in unseren Bemiuthun-
gen weiter zu gehen.

Beten wir gemeinsam das Gebet aller Kir-
chen und Christen in Europa: Herr, mach
uns zu Werkzeugen Deines Friedens: dass
wir Liebe iben, wo Hass ist; dass wir verzei-
hen, wo Leid zugefugt wird; dass wir verbin-
den, wo Zwietracht herrscht; dass wir den
Glauben bringen, wo der Zweifel drickt;
dass wir Hoffnung wecken, wo Verzweiflung
qualt; dass wir Licht entzinden, wo die Fin-
sternis regiert; dass wir Freude bringen, wo
Kummer wohnt. Herr, lass Du uns trachten:
nicht, dass wir getrostet werden, sondern
dass wir trosten; nicht, dass wir verstanden
werden, sondern dass wir andere verstehen;
nicht, dass wir geliebt werden, sondern dass
wir andere lieben. Denn wer da hingibt, der
empfangt; wer sich selbst vergisst, der fin-
det; wer verzeiht, dem wird verziehen; und
wer stirbt, erwacht zum ewigen Leben.
Amen,

Herr, mach uns zu Werkzeugen Deiner Ge-
rechtigkeit. Mach uns zu Werkzeugen Dei-
nes Friedens. Mach uns zu Werkzeugen der
Erneuerung Deiner Schopfung (Art. 100).

66



	"Friede in Gerechtigkeit" : Die Nacharbeit

