
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 3

Artikel: Jesus vergibt Sünden. 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus vergibt Sünden 2

P. Anselm Butler

Im letzten Artikel habe ich ausgeführt, dass

ganz Israel, dass die ganze Menschheit ein
einziges «Sündenkollektiv» ist. Ich habe
auch aufgezeigt, wie ernst Jesus die Sünde
nimmt: sie ist die grösste Katastrophe, die
ein Mensch bewirken kann, weil sie totale
Abwendung von Gott ist, nicht nur für einen
Augenblick, sondern als Dauerzustand. Sie
ist die schlimmste Tat gegen Gott, weil sie
Gottes werbendes Liebesangebot hochmütig
zurückweist. Trotzdem bietet Gott die
Vergebung der Sünden an. Das ist die unwiderrufliche,

immer gültige Botschaft Jesu:
Vergebung der Sünden durch Gott, ohne vorher
von den Sündern eine «Vorleistung» zu
verlangen. Jesus hat diese Vergebungshaltung
Gottes nicht nur angekündigt, sondern auch
selber durch sein Handeln bezeugt. Er selber
hat diese vergebende Haltung den Sündern
gegenüber eingenommen. Dabei hat er sich
gegenüber den Vorwürfen von seiten der
religiösen Führer auf den Vater berufen. Mit
dieser Art Sündenvergebung aber hat Jesus
eine eigentliche religiöse Revolution eingeleitet.

Das wird sofort sichtbar, wenn wir die
Praxis und die Lehre von der Sündenvergebung

der damaligen jüdischen religiösen
Theologie betrachten.

1. Der jüdisch-religiöse Hintergrund
Auch die jüdische Religion zur Zeit Jesu
kannte die Sündenvergebung. Sie lehrte, wie
es in den Schriften des Alten Testamentes
verkündet wurde, dass Gott die Sünden
vergibt. So heisst es etwa in Psalm 103: «Lobe
den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht,
was er dir Gutes getan hat: der dir all deine

Schuld vergibt So weit der Aufgang vom
Untergang, so weit entfernt er von uns die
Schuld.» Und in Psalm 130: «Würdest du,
Herr, unsere Sünden beachten, Herr, wer
könnte bestehen? Doch bei dir ist Vergebung,

damit man dir in Ehrfurcht dient.»
Als MoseJahwe bat, dass er doch seine
Herrlichkeit sehen dürfe, zeigte Jahwe seine
Herrlichkeit, indem er an Mose vorbeizog und
rief: «Jahwe ist ein barmherziger und gnädiger

Gott, langmütig, reich an Huld und
Treue. Er bewahrt Tausenden die Huld,
nimmt Schuld, Frevel und Sünde weg ...»
(Ex 34, 6-7). Ezechiel verkündet im Auftrag
Gottes des Herrn: «Ich giesse reines Wasser
über euch aus, dann werdet ihr rein. Ich
reinige euch von aller Unreinheit und von all
euren Götzen. Ich schenke euch ein neues
Herz und lege einen neuen Geist in euch. Ich
nehme das Herz von Stein aus eurer Brust
und gebe euch ein Herz von Fleisch. Ich lege
meinen Geist in euch und bewirke, dass ihr
meinen Gesetzen folgt und auf meine Gebote

achtet und sie erfüllt» (36, 25-27).
Noch eindrücklicher wird die Tatsache der
Sündenvergebung bezeugt bei Jeremias
31, 31-34 «... ich verzeihe ihre Schuld, an
ihre Sünde erinnere ich mich nicht mehr».
Dieser Text steht im Kontext der grossen
Vergebungstat Jahwes am Volk Israel: Die
Heimkehr der Verbannten und ein Neubeginn

des Lebens. «Der Sinaibund war gebrochen

worden. Gott gewährt diesen Bund neu
Das heisst, dass Gott verzeiht und das

verlorengegangene Alte wirklich wieder neu
setzt Der Neubeginn in Jerusalem war
die reale Form von Gottes Verzeihung.
Denn die Rückkehr aus dem Exil ist durch-



aus nicht etwas Übliches in der menschlichen

Geschichte» (N. Lohfink).
Die jüdische Religion war also überzeugt,
dass Gott den Sündern Vergebung schenkt.
«Man muss wissen, dass das Judentum zur
Zeitjesu durchaus bereit war, einen bussfertigen

Sünder zu akzeptieren und ihm sogar
Hochachtung entgegenzubringen» (H.
Merklein).

Voraussetzung für Sündenvergebung

Aber diese Überzeugung, dass Gott Sünden
vergibt, war umgeben mit einem ganzen
«Stacheldraht» von Voraussetzungen und
Bedingungen. Dabei waren diese Bedingungen

und Voraussetzungen, welche die
jüdische Religion zur ZeitJesu für die
Sündenvergebung festlegte, von einem höchst
religiösen Motiv getragen: Israel, das jüdische
Volk musste ein «reines» Volk sein. Es durfte

in ihm keine Sünder geben. Um das aber
zu erreichen, musste jeder Kontakt mit
Sündern gemieden werden, damit man nicht
selber «unrein» wurde. «Nach den Vorschriften

der jüdischen Religion und insbesondere
ihrer pharisäischen Ausprägung durfte man
als rechter Jude keine Berührung haben mit
<Sündern>, mit <unreinen> Menschen» (T.
Holtz).
Was das praktisch bedeutete, wird klar,
wenn wir beachten, wer denn als Sünder
galt. Das waren einmal Menschen, die «Sünder

im eigentlichen Sinne» waren, wie Räuber,

Mörder usw. Dann aber galten als Sünder

ganze Berufsgruppen, die aufgrund
ihres Berufes das Gesetz nicht halten konnten.
Schliesslich zählte das ganze einfache Volk
zu den Sündern, einfach deswegen, weil es
das Gesetz nicht kannte und daher auch
nicht beobachten konnte. «Der Begriff <Sün-
der> (wie ihn die Pharisäer bei ihrem
Vorwurf an Jesus verwendeten) ist sehr
allgemein. Er kann Menschen bezeichnen, die
sich in schwerer Weise gegen die Gebote des

Alten Testamentes vergangen haben und
damit zugleich gegen die soziale Gemeinschaft,
wie Räuber, Mörder, Betrüger. Er kann aber
auch Angehörige ganzer Berufsgruppen
meinen, die im Verdacht standen, gesetzlos
zu leben. Schliesslich aber kann er auch ein¬

fach Menschen abstempeln, die nicht nach
der strengen Gesetzesauffassung der Pharisäer

lebten, die einfach aufgrund ihrer
Lebensverhältnisse nicht in der Lage waren,
den vielfältigen und zum Teil aufwendigen
Anforderungen pharisäischer Frömmigkeit
gerecht zu werden» (T. Holtz).
Massstab, ob einer ein Sünder sei oder nicht,
war also das Gesetz. «Die jüdische
Gesetzesfrömmigkeit hatte mit ihrer Verabsolutierung

des Gesetzes nicht nur das ganze
Gottesverhältnis einer gesetzlichen Regelung
unterworfen, sie war auch eine höchst wirksame

soziale Gegebenheit. Am Gesetz hatte
man einen Massstab, nach dem man feststellen

konnte, wer zur frommen Gemeinde
gehörte und wer nicht» (J- Blank).
Für alle diese Sünder gab es zwei unerläss-
liche Bedingungen, die erfüllt sein mussten,
damit sie Sündenvergebung erhielten und
wieder in die Gemeinschaft, in die «fromme
Gemeinde» aufgenommen wurden. Die
erste, wichtigste Bedingung war, dass der Sünder

«Busse» tat. So verkündete es der Täufer
amjordan: «Bringt Früchte hervor, die eure
Umkehr zeigen» (Lk 38). Also: zuerst
Umkehr, die sich in entsprechenden Taten,
«Busswerken» zeigt, erst dann kann Vergebung

der Sünden erfolgen. Die zweite Bedingung

für die Vergebung der Sünden war: sie
konnte nur im Tempel wirksam erhalten
werden. Der Tempel mit seinem Kult und
seinen Opfern war der ausschliessliche Ort,
an dem Gott Sünden vergibt. «Vergebung
der Sünden ist seit der Erfahrung des Exils
zur Lebens- und Überlebensfrage eines Volkes

geworden, das die Not seiner Entfernung

aus dem Heilsbereich des von Jahwe
geschenkten Landes als reale Folge seiner
Sünde begreifen lernen musste. Jetzt rücken
die Sühne-Riten, bisher in unterschiedlichen
Traditionen ein Moment neben andern,
dank der Vermittlungstätigkeit der Priester
als die Heilsgabe Jahwes in den Mittelpunkt
allen Kults und werden als die einzige, dem
sündigen Israel gebliebene und ihm von Jahwe

jetzt noch gewährte Möglichkeit
gegenwärtiger Heilsteilhabe gesehen. Seitdem ist
der Tempel, als Ort der <Sühne> gedeutet,
das Zenrum israelisch-jüdischen Lebens,
und der Versöhnungstag (jom-kippur) wird



das zentrale Heilsereignis des Jahres» (R.
Baumann).
«Die Ordnung Gottes verlangt vom Sünder
Umkehr (auf den Weg der Tora oder des

Gesetzes), bevor er vergibt. Dabei ist diese
Vorgängigkeit der Umkehr nicht als
menschliche Leistung zu verdächtigen; das

Frühjudentum weiss sehr wohl, dass auch
die Umkehr gnädige Gabe Gottes ist. Aber
Umkehr im Sinne einer Rückkehr auf den
Weg der Tora (des Gesetzes) und damit in
den Bereich des heiligen Gottesvolkes, das
durch das Tun der Tora (des Gesetzes) auf
Gottes erwählendes Handeln reagiert, ist
nötig, weil den Sündern nur im Binnenraum
des Erwählungskollektivs Gottes vergebendes

und heilschaffendes Handeln treffen
kann» (H. Merklein).

2. Jesu revolutionäre Praxis
der Sündenvergebung

Erst vor dem eben geschilderten Hintergrund

der jüdischen Praxis und Lehre von
der Sündenvergebung wird klar ersichtlich,
wie revolutionär, ja skandalös und
ärgerniserregend Jesu Praxis der Sündenvergebung
war. Dabei ist es nicht so sehr die Tatsache,
dass er Sünden vergibt, obwohl schon dies
den Widerspruch einiger Schriftgelehrten
weckt. Als er nach einer ersten «Predigtreise»

wieder nach Kafarnaum zurückkehrte,
brachten vier Männer auf einer Bahre einen
Gelähmten zu Jesus, damit er ihn heile. Als
Jesus ihren (der vier Männer) Glauben sah,

sagte er zu dem Gelähmten: Mein Sohn, deine

Sünden sind dir vergeben.» Einige
Schriftgelehrte aber, die dort sassen, dachten
im stillen: Wie kann dieser Mensch so
reden? Er lästert Gott. Wer kann Sünden
vergeben ausser dem einen Gott? (Mk 2, 5-7).
Auch einer «Gelegenheitssünderin» hat er
ihre Sünde, einen Ehebruch vergeben. Man
schleppte diese Frau, die «auf frischer Tat»
beim Ehebruch ertappt wurde, zu Jesus.
Und Jesus sagte zu ihr, nachdem die
anklagenden Männer beschämt davongeschlichen
waren: «Hat dich keiner verurteilt? Auch ich
verurteile dich nicht. Geh und sündige von
jetzt an nicht mehr» (vgl.Joh 8, 1-11).
Nicht so sehr diese Tatsache also erregte

Skandal und Ärgernis. Denn «Sündenvergebung,

das ist ja schon im Gesetz vorgesehen»
(B. Lauret). Er vergibt die Sünden, ohne die
«Bedingungen» einzuhalten, die
vorgeschrieben waren: Distanz von den Sündern,
zuerst Umkehr, Vergebung über den Weg
der Institutionen. «Jesus vergibt, ohne die
vom Gesetz auch vorgesehenen institutionellen

Einrichtungen dafür in Anspruch zu
nehmen, ausser in Ausnahmefällen (die
Sache mit den Aussätzigen). Er setzt sich klar
ab von den Reinheitsgesetzen und Zehnten
(vgl. Mk 7, 1; Mt 23, 23) und vor allem
gegenüber dem Tempel» (B. Lauret). So sagt er
der Frau am Jakobsbrunnen: «Die Stunde
wird kommen, zu der ihr weder auf diesem
Berg noch in Jerusalem den Vater anbeten
werdet» (4,21). Die Absetzung gegenüber
dem Tempel praktiziert Jesus auch bei der
Ehebrecherin, der er vergibt, ohne die
vorgeschriebenen Opfer im Tempel zu verlangen.
Auf der gleichen Ebene der Distanzierung
vom Tempel und seinem Opferkult dürfte
auch die sog. «Tempelreinigung» liegen, ja
zusammen mit dem Wort vom «Niederzissen

und Aufbauen des Tempels ist schon
angedeutet, dass der Tempel und sein Opferkult

für die Sündenvergebung ausser Kraft
gesetzt wird und Jesus selber als der Gekreuzigte

und Auferweckte zum «Ort» der
Sündenvergebung wird (vgl.Joh 2, 13-22).

Skandalöser Kontakt mit den Sündern

Revolutionär, ja geradezu skandalös war,
wie Jesus die Vorschriften missachtete, mit
Sündern keinen Kontakt zu pflegen. Jesus
wendet sich ohne die kleinste Hemmung
allen Menschen zu. «Dabei überspringt er alle
gesellschaftlichen Schranken und wendet
sich gerade auch den Aussenseitern und
Verachteten zu: Dirnen, Zöllnern (die mit dem
Feind, den Römern, zusammenarbeiteten),
dem ungebildeten und gesetzesunkundigen
Volk» (W. Schäffer). Dabei handelt es sich
nicht einfach um einen unverbindlichen
Kontakt ohne tiefere Bedeutung. Es handelt
sich hier um eine heilbringende, sündenvergebende

Zuwendung.
Schon die Zuwendung, der Kontakt als
solcher, wirkt skandalös. Noch mehr aber die



Art und Weise, wie er das tut: nämlich in
Form von Mählern. Skandalös war schon,
dass er einen Zöllner zu seiner besonderen
Nachfolge berief: Levi, den Sohn des Al-
phäus, der am Zoll sitzt und seinen sündhaften

Beruf ausübt. War das schon ärgerniserregend,

so steigerte sich Jesu ärgerniserregende

Handlung noch dadurch, dass er im
Haus des Zöllners Levi mit vielen Zöllnern
und Sündern sich zum gemeinsamen Mahl
setzte. Dementsprechend war dann auch die
Reaktion der Schriftgelehrten und Pharisäer:

«Wie kann er mit Zöllnern und
Sündern zusammen essen?» (Vgl. Mk 2, 15-17).
Jesus hat diese Mahlgemeinschaften gerade
mit Zöllnern und Sündern häufig gepflegt.
Nicht umsonst macht man ihm generell den
Vorwurf: «Seht diesen Fresser und Säufer,
den Freund der Zöllner und Sünder (Mt
11, 19). Und als ein andermal Zöllner und
Sünder zuJesus kamen, um ihn zu hören,
empörten sich die Schriftgelehrten und Pharisäer

darüber und sagten: «Er gibt sich mit
Sündern ab und isst sogar mit ihnen» (Lk 15,2).
Warum denn empfanden die religiösen Führer

des Judentums gerade das Essen mit Zöllnern

und Sündern so skandalös? Das wird
sofort klar, wenn wir beachten, dass im
jüdisch-religiösen Verständnis jedes Mahl
religiöse Bedeutung hatte: es war Symbol und
Darstellung der Gemeinschaft untereinander

und mit Gott. «Das gemeinschaftliche
Essen war im Judentum immer von einer
religiösen Aura umgeben; die Segenssprüche
über Speise und Trank waren jedem frommen

Juden selbstverständlich. Aber bei Jesus
bekommt das Mahl doch eine grössere,
wichtigere Bedeutung, allein schon dadurch,
dass er sich mit Menschen zusammensetzt,
mit denen ein frommer Jude, der sich genau
an die Reinheitsvorschriften hielt, keine
Gemeinschaft haben konnte. Dies war eine
Provokation. Darüber hinaus ist für Jesus
das Mahl ein Zeichen der herangekommenen

Gottesherrschaft. Das zeigen Jesu
Gastmahlgleichnisse (vgl. Lk 14, 15-24 bzw. Mt
22, 1-14). Die für Jesu Botschaft
charakteristische Zeichenhandlung ist das Mahl,
das Festessen, in dem zeichenhaft die Gegenwart

der eschatologischen (endzeitlichen)
Gottesherrschaft zur Darstellung kommt.

Für Jesus wird genau diese an sich zentrale
menschliche Handlung zum typischen
Zeichen seiner besonderen Absicht. Im
Festessen wird die gemeinschaftliche Zugehörigkeit

zum kommenden Reich Gottes gefeiert»
(J. Blank).
WennJesus mit Sündern und Zöllnern Mahl
hält, dann sagt er diesen und allen, die das
beobachten: Ihr Sünder und Zöllner seid
aufgenommen in die Gemeinschaft mit
Gott. Damit aber missachtet Jesus die dritte
und wichtigste Bedingung, die für die
Sündenvergebung und die Wiederaufnahme in
die religiöse Volksgemeinschaft und damit
mit Gott verlangt war: Zuerst Umkehr. «Jesus

setzt sich mit notorischen und keineswegs

bussfertigen Sündern zusammen. Eben
deswegen erwacht der heilige Zorn der
Frommen. Sie sehen in Jesu Verhalten einen
Verstoss gegen die Ordnung Gottes» (H.
Merklein). Jesus feiert mit den Sündern
Mahl und vergibt ihnen dabei die Sünden,
ohne vorher oder nachher eine besondere
Bussleistung zu fordern. Er bietet den
Sündern das Heil der Gottesherrschaft an, ohne
derartige Leistungen zu erwarten. «Das An-
stosserregende für die Frommen ist die Art
und Weise, wie Jesus mit der Sündenvergebung

umgeht, indem er die Randexistenzen
einfach akzeptiert, um ihnen, ohne zuerst
genau deren Vergangenheit zu erforschen, eine
neue Lebenschance einzuräumen. Dann
gewiss auch darin, dass er diese Menschen
nicht wieder auf das alte Gesetz verpflichtet,
sondern die Gebote radikal vereinfacht, so
dass sie auch unter <unreinen> Verhältnissen

praktikabel sind. Von den Zöllnern hat
Jesus nicht verlangt, dass sie ihren Beruf
aufgeben müssen, und von den Sündern erwartet

er nur, dass sie sich vom Unrecht distanzieren

(vgl. Lk 7,36-50; 18,9-14; 19,1-
10; Joh 8, 1-11)» (J. Blank).

3. Jesus beruft sich auf den Vater

Klar weiss Jesus, dass er mit seinem Verhalten

bei den Frommen Ärgernis und Skandal

erregt, sie in extremster Weise in ihrem
religiösen Empfinden schockiert. Aber er lässt
sich trotzdem nicht von seiner Praxis
abbringen, auf so provokative Weise Kontakt



mit den Sündern zu pflegen. Als er hört, dass
die Schriftgelehrten und Pharisäer die Jünger

Jesu vorwurfsvoll fragen: Wie kann er
mit Zöllnern und Sündern zusammen
essen?, gibt Jesus die einfache Antwort: Nicht
die Gesunden bedürfen des Arztes, sondern
die Kranken; ich bin nicht gekommen,
Gerechte zu berufen, sondern Sünder (vgl. Mk
2,17).
Jesus rechtfertigt also seine Praxis mit dem
Auftrag, den er vom Vater erhalten hat: die
Gottesherrschaft verkündigen und deren
Auftrag zu verwirklichen. «Durch seine Art,
auf Menschen zuzugehen, führt Jesus den
Leuten vor, wie Gott zu ihnen steht: Er
vermittelt ihnen spürbar und erfahrbar die Liebe

und Vergebung Gottes» (W. Schäffer).
Das wird ausdrücklich sichtbar in den Mählern

mit den Sündern und Zöllnern. Wie ich
oben schon angeführt habe, eignete der
Tischgemeinschaft ein religiöser Charakter
an. «Sie bedeutete Gemeinschaft nicht nur
untereinander, sondern auch vor Gott.
Durch sein Verhalten zeigt Jesus den Sün¬

dern, dass sie nicht von Gott Verstössen sind.
Indem er sie annimmt, lässt er sie Vergebung

erfahren. Damit aber stellt er sich in
Widerspruch zu der damals geltenden
Auffassung und zeigt zugleich, dass er sich als

bevollmächtigter Interpret des Willens Gottes

betrachtet. Er identifiziert sein Handeln
mit dem Handeln Gottes» (J. Imbach).
Dass seine Zeitgenossen das so verstanden
haben, geht aus dem Vorwurf der Gotteslästerung

hervor, der sich wie ein roter Faden
durch die Evangelien zieht, und der gleichzeitig

den Hauptpunkt der Anklage im Pro-
zess gegen ihn darstellen wird (vgl. Mk
2, 7; 14, 64).
Von hier aus wird ersichtlich, dass es keineswegs

auf blindem Zufall beruht, wenn Jesus
am Kreuzesgalgen geendet hat. Dieser Tod
am Kreuz liegt vielmehr «auf der Fluchtlinie
von Jesu Heilsbotschaft. Denn die Ansage
des unbedingten Heils in einer unheilen
Welt hat die Konfliktsituation eher
verschärft. Wer diese Botschaft vertrat, musste
mit dem Aussersten rechnen» (J. Blank).

61


	Jesus vergibt Sünden. 2

