Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 3

Artikel: Jesus vergibt Sunden. 2

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

57

Jesus vergibt Sunden 2

P. Anselm Butler

Im letzten Artikel habe ich ausgefihre, dass
ganz Israel, dass die ganze Menschheit ein
einziges «Sundenkollektiv» ist. Ich habe
auch aufgezeigt, wie ernst Jesus die Sunde
nimmt: sie ist die grosste Katastrophe, die
ein Mensch bewirken kann, weil sie totale
Abwendung von Gott ist, nicht nur fir einen
Augenblick, sondern als Dauerzustand. Sie
ist die schlimmste Tat gegen Gott, weil sie
Gottes werbendes Liebesangebot hochmiitig
zuruckweist. Trotzdem bietet Gott die Ver-
gebung der Stinden an. Das ist die unwider-
rufliche, immer gultige Botschaft Jesu: Ver-
gebung der Stinden durch Gott, ohne vorher
von den Sundern eine «Vorleistung» zu ver-
langen. Jesus hat diese Vergebungshaltung
Gottes nicht nur angekundigt, sondern auch
selber durch sein Handeln bezeugt. Er selber
hat diese vergebende Haltung den Siindern
gegenuber eingenommen, Dabei hat er sich
gegenuber den Vorwiirfen von seiten der re-
ligiosen Fihrer auf den Vater berufen. Mit
dieser Art Sundenvergebung aber hat Jesus
eine eigentliche religiose Revolution einge-
leitet. Das wird sofort sichtbar, wenn wir die
Praxis und die Lehre von der Sundenver-
gebung der damaligen judischen religidsen
Theologie betrachten.

1. Der judisch-religiose Hintergrund

Auch die judische Religion zur Zeit Jesu
kannte die Sundenvergebung. Sie lehrte, wie
es in den Schriften des Alten Testamentes
verkiindet wurde, dass Gott die Stinden ver-
gibt. So heisst es etwa in Psalm 103: «Lobe
den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht,
was er dir Gutes getan hat: der dir all deine

Schuld vergibt . . . So weit der Aufgang vom
Untergang, so weit entfernt er von uns die
Schuld.» Und in Psalm 130: «Wirdest du,
Herr, unsere Sunden beachten, Herr, wer
konnte bestehen? Doch bei dir ist Verge-
bung, damit man dir in Ehrfurcht dient.»
Als Mose Jahwe bat, dass er doch seine Herr-
lichkeit sehen durfe, zeigte Jahwe seine Herr-
lichkeit, indem er an Mose vorbeizog und
rief: «Jahwe ist ein barmherziger und gnadi-
ger Gott, langmutig, reich an Huld und
Treue. Er bewahrt Tausenden die Huld,
nimmt Schuld, Frevel und Siunde weg .. .»
(Ex 34, 6-7). Ezechiel verkiindet im Auftrag
Gottes des Herrn: «Ich giesse reines Wasser
uber euch aus, dann werdet ihr rein. Ich rei-
nige euch von aller Unreinheit und von all
euren Gotzen. Ich schenke euch ein neues
Herz und lege einen neuen Geist in euch. Ich
nehme das Herz von Stein aus eurer Brust
und gebe euch ein Herz von Fleisch. Ich lege
meinen Geist in euch und bewirke, dass ihr
meinen Gesetzen folgt und auf meine Gebo-
te achtet und sie erfulle» (36, 25-27).

Noch eindricklicher wird die Tatsache der
Sundenvergebung bezeugt bei Jeremias
31, 31-34 «. .. ich verzeihe ihre Schuld, an
ihre Sunde erinnere ich mich nicht mehr».
Dieser Text steht im Kontext der grossen
Vergebungstat Jahwes am Volk Israel: Die
Heimkehr der Verbannten und ein Neube-
ginn des Lebens. «Der Sinaibund war gebro-
chen worden. Gott gewahrt diesen Bund neu
... Das heisst, dass Gott verzeiht und das
verlorengegangene Alte wirklich wieder neu
setzt ... Der Neubeginn in Jerusalem war
die reale Form von Gottes Verzeihung.
Denn die Riickkehr aus dem Exil ist durch-



aus nicht etwas Ubliches in der menschli-
chen Geschichte» (N. Lohfink).

Die judische Religion war also uberzeugt,
dass Gott den Sundern Vergebung schenkt.
«Man muss wissen, dass das Judentum zur
Zeit Jesu durchaus bereit war, einen bussfer-
tigen Sinder zu akzeptieren und ihm sogar
Hochachtung  entgegenzubringen»  (H.
Merklein).

Voraussetzung fir Stiindenvergebung

Aber diese Uberzeugung, dass Gott Stinden
vergibt, war umgeben mit einem ganzen
«Stacheldraht» von Voraussetzungen und
Bedingungen. Dabei waren diese Bedingun-
gen und Voraussetzungen, welche die ju-
dische Religion zur Zeit Jesu fur die Siinden-
vergebung festlegte, von einem hochst reli-
giosen Motiv getragen: Israel, das jidische
Volk musste ein «reines» Volk sein. Es durf-
te in ihm keine Stinder geben. Um das aber
zu erreichen, musste jeder Kontakt mit Stn-
dern gemieden werden, damit man nicht sel-
ber «unrein» wurde. «Nach den Vorschrif-
ten der judischen Religion und insbesondere
ihrer pharisaischen Auspragung durfte man
als rechter Jude keine Berithrung haben mit
Sundern>, mit <«unreinen> Menschen» (T.
Holtz).

Was das praktisch bedeutete, wird klar,
wenn wir beachten, wer denn als Sunder
galt. Das waren einmal Menschen, die «Sun-
der im eigentlichen Sinne» waren, wie Rau-
ber, Morder usw. Dann aber galten als Sun-
der ganze Berufsgruppen, die aufgrund ih-
res Berufes das Gesetz nicht halten konnten.
Schliesslich zahlte das ganze einfache Volk
zu den Sundern, einfach deswegen, weil es
das Gesetz nicht kannte und daher auch
nicht beobachten konnte. «Der Begriff Stn-
der> (wie ithn die Pharisaer bei ihrem Vor-
wurf an Jesus verwendeten) ist sehr allge-
mein. Er kann Menschen bezeichnen, die
sich in schwerer Weise gegen die Gebote des
Alten Testamentes vergangen haben und da-
mit zugleich gegen die soziale Gemeinschaft,
wie Rauber, Morder, Betruger. Er kann aber
auch Angehorige ganzer Berufsgruppen
meinen, die im Verdacht standen, gesetzlos
zu leben. Schliesslich aber kann er auch ein-

fach Menschen abstempeln, die nicht nach
der strengen Gesetzesauffassung der Phari-
saer lebten, die einfach aufgrund ihrer Le-
bensverhaltnisse nicht in der Lage waren,
den vielfiltigen und zum Teil aufwendigen
Anforderungen pharisaischer Frommigkeit
gerecht zu werden» (T. Holtz).

Massstab, ob einer ein Stinder sei oder nicht,
war also das Gesetz. «Die judische Gesetzes-
frommigkeit hatte mit ihrer Verabsolutie-
rung des Gesetzes nicht nur das ganze Got-
tesverhaltnis einer gesetzlichen Regelung un-
terworfen, sie war auch eine hochst wirksa-
me soziale Gegebenheit. Am Gesetz hatte
man einen Massstab, nach dem man feststel-
len konnte, wer zur frommen Gemeinde ge-
horte und wer nicht» (J. Blank).

Fur alle diese Stinder gab es zwei unerlass-
liche Bedingungen, die erfullt sein mussten,
damit sie Stindenvergebung erhielten und
wieder in die Gemeinschaft, in die «fromme
Gemeinde» aufgenommen wurden. Die er-
ste, wichtigste Bedingung war, dass der Sun-
der «Busse» tat. So verkiindete es der Taufer
am Jordan: «Bringt Fruchte hervor, die eure
Umkehr zeigen» (Lk 38). Also: zuerst Um-
kehr, die sich in entsprechenden Taten,
«Busswerken» zeigt, erst dann kann Verge-
bung der Stinden erfolgen. Die zweite Bedin-
gung fur die Vergebung der Stinden war: sie
konnte nur im Tempel wirksam erhalten
werden. Der Tempel mit seinem Kult und
seinen Opfern war der ausschliessliche Ort,
an dem Gott Sunden vergibt. «Vergebung
der Siinden ist seit der Erfahrung des Exils
zur Lebens- und Uberlebensfrage eines Vol-
kes geworden, das die Not seiner Entfer-
nung aus dem Heilsbereich des von Jahwe
geschenkten Landes . . . als reale Folge seiner
Sunde begreifen lernen musste. Jetzt riicken
die Stihne-Riten, bisher in unterschiedlichen
Traditionen ein Moment neben andern,
dank der Vermittlungstatigkeit der Priester
als die Heilsgabe Jahwes in den Mittelpunkt
allen Kults und werden als die einzige, dem
sundigen Israel gebliebene und ihm von Jah-
we jetzt noch gewahrte Moglichkeit gegen-
wartiger Heilsteilhabe gesehen. Seitdem ist
der Tempel, als Ort der Suhne> gedeutet,
das Zenrum israelisch-judischen Lebens,
und der Versohnungstag (jom-kippur) wird

58



59

das zentrale Heilsereignis des Jahres» (R.
Baumann).

«Die Ordnung Gottes verlangt vom Sunder
Umkehr (auf den Weg der Tora oder des
Gesetzes), bevor er vergibt. Dabei ist diese
Vorgangigkeit der Umkehr nicht als
menschliche Leistung zu verdachtigen; das
Fruhjudentum weiss sehr wohl, dass auch
die Umkehr gnadige Gabe Gottes ist. Aber
Umkehr im Sinne einer Ruckkehr auf den
Weg der Tora (des Gesetzes) und damit in
den Bereich des heiligen Gottesvolkes, das
durch das Tun der Tora (des Gesetzes) auf
Gottes erwahlendes Handeln reagiert, ist no-
tig, weil den Sundern nur im Binnenraum
des Erwahlungskollektivs Gottes vergeben-
des und heilschaffendes Handeln treffen
kann» (H. Merklein).

2. Jesu revolutionare Praxis
der Stindenvergebung

Erst vor dem eben geschilderten Hinter-
grund der judischen Praxis und Lehre von
der Sundenvergebung wird klar ersichtlich,
wie revolutionar, ja skandalos und argernis-
erregend Jesu Praxis der Sundenvergebung
war. Dabei ist es nicht so sehr die Tatsache,
dass er Sunden vergibt, obwohl schon dies
den Widerspruch einiger Schriftgelehrten
weckt. Als er nach einer ersten «Predigtrei-
se» wieder nach Kafarnaum zuruckkehrte,
brachten vier Manner auf einer Bahre einen
Gelahmten zu Jesus, damit er ihn heile. Als
Jesus ihren (der vier Manner) Glauben sah,
sagte er zu dem Geldhmten: Mein Sohn, dei-
ne Sunden sind dir vergeben.» Einige
Schriftgelehrte aber, die dort sassen, dachten
im stillen: Wie kann dieser Mensch so re-
den? Er lastert Gott. Wer kann Stinden ver-
geben ausser dem einen Gott? (Mk 2, 5-7).
Auch einer «Gelegenheitssunderin» hat er
ihre Sunde, einen Ehebruch vergeben. Man
schleppte diese Frau, die «auf frischer Tat»
beim Ehebruch ertappt wurde, zu Jesus.
Und Jesus sagte zu ihr, nachdem die ankla-
genden Manner beschamt davongeschlichen
waren: «Hat dich keiner verurteilt? Auch ich
verurteile dich nicht. Geh und sindige von
jetzt an nicht mehr» (vgl. Joh 8, 1-11).
Nicht so sehr diese Tatsache also erregte

Skandal und Argernis. Denn «Stindenverge-
bung, das ist ja schon im Gesetz vorgesehen»
(B. Lauret). Er vergibt die Sinden, ohne die
«Bedingungen» einzuhalten, die vorge-
schrieben waren: Distanz von den Stindern,
zuerst Umkehr, Vergebung uber den Weg
der Institutionen. «Jesus vergibt, ohne die
vom Gesetz auch vorgesehenen institutionel-
len Einrichtungen dafir in Anspruch zu
nehmen, ausser in Ausnahmefallen (die Sa-
che mit den Aussatzigen). Er setzt sich klar
ab von den Reinheitsgesetzen und Zehnten
(vgl. Mk 7, 1; Mt 23, 23) und vor allem ge-
genuber dem Tempel» (B. Lauret). So sagt er
der Frau am Jakobsbrunnen: «Die Stunde
wird kommen, zu der ihr weder auf diesem
Berg noch in Jerusalem den Vater anbeten
werdet» (4, 21). Die Absetzung gegenuber
dem Tempel praktiziert Jesus auch bei der
Ehebrecherin, der er vergibt, ohne die vorge-
schriebenen Opfer im Tempel zu verlangen.
Auf der gleichen Ebene der Distanzierung
vom Tempel und seinem Opferkult durfte
auch die sog. «Tempelreinigung» liegen, ja
zusammen mit dem Wort vom «Niederreis-
sen und Aufbauen des Tempels ist schon an-
gedeutet, dass der Tempel und sein Opfer-
kule fur die Sundenvergebung ausser Kraft
gesetzt wird und Jesus selber als der Gekreu-
zigte und Auferweckte zum «Ort» der Sun-
denvergebung wird (vgl. Joh 2, 13-22).

Skandaloser Kontakt mit den Sundern

Revolutionar, ja geradezu skandalos war,
wie Jesus die Vorschriften missachtete, mit
Sundern keinen Kontakt zu pflegen. Jesus
wendet sich ohne die kleinste Hemmung al-
len Menschen zu. «Dabei uberspringt er alle
gesellschaftlichen Schranken und wendet
sich gerade auch den Aussenseitern und Ver-
achteten zu: Dirnen, Zollnern (die mit dem
Feind, den Romern, zusammenarbeiteten),
dem ungebildeten und gesetzesunkundigen
Volk» (W. Schiaffer). Dabei handelt es sich
nicht einfach um einen unverbindlichen
Kontakt ohne tiefere Bedeutung. Es handelt
sich hier um eine heilbringende, sundenver-
gebende Zuwendung.

Schon die Zuwendung, der Kontakt als sol-
cher, wirkt skandalos. Noch mehr aber die



Art und Weise, wie er das tut: namlich in
Form von Mihlern. Skandalds war schon,
dass er einen Zollner zu seiner besonderen
Nachfolge berief: Levi, den Sohn des Al
phaus, der am Zoll sitzt und seinen sundhaf-
ten Beruf ausubt. War das schon drgerniser-
regend, so steigerte sich Jesu argerniserre-
gende Handlung noch dadurch, dass er im
Haus des Zollners Levi mit vielen Zollnern
und Sundern sich zum gemeinsamen Mahl
setzte. Dementsprechend war dann auch die
Reaktion der Schriftgelehrten und Phari-
sder: «Wie kann er mit Zollnern und Sun-
dern zusammen essen?» (Vgl. Mk 2, 15-17).
Jesus hat diese Mahlgemeinschaften gerade
mit Zollnern und Sundern haufig gepflegt.
Nicht umsonst macht man ihm generell den
Vorwurf: «Seht diesen Fresser und Saufer,
den Freund der Zollner und Sunder (Mt
11, 19). Und als ein andermal Zollner und
Stnder zu Jesus kamen, um ihn zu horen, em-
porten sich die Schriftgelehrten und Pharisa-
er daruber und sagten: «Er gibt sich mit Sun-
dern ab und isst sogar mit ihnen» (Lk 15, 2).
Warum denn empfanden die religiosen Fuh-
rer des Judentums gerade das Essen mit Zoll-
nern und Sundern so skandalos? Das wird
sofort klar, wenn wir beachten, dass im ju-
disch-religiosen Verstandnis jedes Mahl reli-
giose Bedeutung hatte: es war Symbol und
Darstellung der Gemeinschaft untereinan-
der und mit Gott. «Das gemeinschaftliche
Essen war im Judentum immer von einer re-
ligiosen Aura umgeben; die Segensspruche
uber Speise und Trank waren jedem from-
men Juden selbstverstindlich. Aber bei Jesus
bekommt das Mahl doch eine grossere,
wichtigere Bedeutung, allein schon dadurch,
dass er sich mit Menschen zusammensetzt,
mit denen ein frommer Jude, der sich genau
an die Reinheitsvorschriften hielt, keine Ge-
meinschaft haben konnte. Dies war eine
Provokation. Dartber hinaus ist fur Jesus
das Mahl ein Zeichen der herangekomme-
nen Gottesherrschaft. Das zeigen Jesu Gast-
mahlgleichnisse (vgl. Lk 14, 15-24 bzw. Mt
22,1-14). ... Die fur Jesu Botschaft charak-
teristische Zeichenhandlung ist das Mabhl,
das Festessen, in dem zeichenhaft die Gegen-
wart der eschatologischen (endzeitlichen)
Gottesherrschaft zur Darstellung kommt.

Fur Jesus wird genau diese an sich zentrale
menschliche Handlung zum typischen Zei-
chen seiner besonderen Absicht. Im Fest-
essen wird die gemeinschaftliche Zugehorig-
keit zum kommenden Reich Gottes gefeiert»
(J. Blank).

Wenn Jesus mit Sundern und Zollnern Mahl
halt, dann sagt er diesen und allen, die das
beobachten: Ihr Sunder und Zollner seid
aufgenommen in die Gemeinschaft mit
Gott. Damit aber missachtet Jesus die dritte
und wichtigste Bedingung, die fur die Sin-
denvergebung und die Wiederaufnahme in
die religiose Volksgemeinschaft und damit
mit Gott verlangt war: Zuerst Umkehr. «Je-
sus setzt sich mit notorischen und keines-
wegs bussfertigen Siindern zusammen. Eben
deswegen erwacht der heilige Zorn der
Frommen. Sie sehen in Jesu Verhalten einen
Verstoss gegen die Ordnung Gottes» (H.
Merklein). Jesus feiert mit den Sindern
Mahl und vergibt ihnen dabei die Siinden,
ohne vorher oder nachher eine besondere
Bussleistung zu fordern. Er bietet den Sun-
dern das Heil der Gottesherrschaft an, ohne
derartige Leistungen zu erwarten. «Das An-
stosserregende fir die Frommen ist die Art
und Weise, wie Jesus mit der Sundenverge-
bung umgeht, indem er die Randexistenzen
einfach akzeptiert, um ihnen, ohne zuerst ge-
nau deren Vergangenheit zu erforschen, eine
neue Lebenschance einzuraumen. Dann ge-
wiss auch darin, dass er diese Menschen
nicht wieder auf das alte Gesetz verpflichtet,
sondern die Gebote radikal vereinfacht, so
dass sie auch unter <unreinen> Verhaltnis-
sen praktikabel sind. Von den Zollnern hat
Jesus nicht verlangt, dass sie ihren Beruf auf-
geben mussen, und von den Sundern erwar-
tet er nur, dass sie sich vom Unrecht distan-
zieren (vgl. Lk 7,36-50; 18,9-14; 19, 1-
10; Joh 8, 1-11)» (J. Blank).

3. Jesus beruft sich auf den Vater

Klar weiss Jesus, dass er mit seinem Verhal-
ten bei den Frommen Argernis und Skandal
erregt, sie in extremster Weise in threm reli-
giosen Empfinden schockiert. Aber er ldsst
sich trotzdem nicht von seiner Praxis ab-
bringen, auf so provokative Weise Kontakt

60



61

mit den Sundern zu pflegen. Als er hort, dass
die Schriftgelehrten und Pharisaer die Jun-
ger Jesu vorwurfsvoll fragen: Wie kann er
mit Zollnern und Sundern zusammen es-
sen?, gibt Jesus die einfache Antwort: Nicht
die Gesunden bedurfen des Arztes, sondern
die Kranken; ich bin nicht gekommen, Ge-
rechte zu berufen, sondern Sunder (vgl. Mk
2, 17).

Jesus rechtfertigt also seine Praxis mit dem
Auftrag, den er vom Vater erhalten hat: die
Gottesherrschaft verkiindigen und deren
Auftrag zu verwirklichen. «Durch seine Art,
auf Menschen zuzugehen, fuhrt Jesus den
Leuten vor, wie Gott zu ihnen steht: Er ver-
mittelt ihnen spurbar und erfahrbar die Lie-
be und Vergebung Gottes» (W. Schaffer).
Das wird ausdruicklich sichtbar in den Mah-
lern mit den Stindern und Zollnern. Wie ich
oben schon angefuhrt habe, eignete der
Tischgemeinschaft ein religioser Charakter
an. «Sie bedeutete Gemeinschaft nicht nur
untereinander, sondern auch vor Gott.
Durch sein Verhalten zeigt Jesus den Sun-

dern, dass sie nicht von Gott verstossen sind.
Indem er sie annimmt, lisst er sie Verge-
bung erfabren. Damit aber stellt er sich in
Widerspruch zu der damals geltenden Auf-
fassung und zeigt zugleich, dass er sich als
bevollmachtigter Interpret des Willens Got-
tes betrachtet. Er identifiziert sein Handeln
mit dem Handeln Gottes» (J. Imbach).

Dass seine Zeitgenossen das so verstanden
haben, geht aus dem Vorwurf der Gottesla-
sterung hervor, der sich wie ein roter Faden
durch die Evangelien zieht, und der gleich-
zeitig den Hauptpunkt der Anklage im Pro-
zess gegen ihn darstellen wird (vgl. Mk
2,7;14, 64).

Von hier aus wird ersichtlich, dass es keines-
wegs auf blindem Zufall beruht, wenn Jesus
am Kreuzesgalgen geendet hat. Dieser Tod
am Kreuz liegt vielmehr «auf der Fluchtlinie
von Jesu Heilsbotschaft. Denn die Ansage
des unbedingten Heils in einer unheilen
Welt hat die Konfliktsituation eher ver-
scharft. Wer diese Botschaft vertrat, musste
mit dem Aussersten rechnen» (J. Blank).




	Jesus vergibt Sünden. 2

