
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 2

Artikel: Im Dienst am Evangelium in Asien

Autor: Weber, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Dienst am Evangelium in Asien

Anton Weber

Zu zwei Dritteln wird die Menschheit im
Jahr 2000 aus Asiaten bestehen; drei bis vier
Prozent davon sind Christen. Hat eine so
verschwindend kleine Zahl von Christen
dann noch etwas zu geben? Wo liegen die
Prioritäten? - In den folgenden Darlegungen
versucht Dr. Anton Weber, Leiter einer
Priesterschule in Tagaytay/Philippinen, auf
diese Frage zu antworten.
Man hat mich gebeten, von meinen
Erfahrungen zu berichten, die ich in diesen letzten
Jahren auf den Philippinen gemacht habe.
Ich kann hier nur Fragmente wiedergeben,
einige Dinge, die mir jetzt in den Sinn kommen.

Denn aus fünfeinhalb Jahren gäbe es

viel zu erzählen.

Zwei wichtige Leitlinien

Vor meiner Abreise, ich lebte damals in
Rom, habe ich mich auf diese neue Aufgabe
vorbereitet. Ich eignete mir die nötigen
Sprachkenntnisse an und überdachte meine
bisherige Lebenserfahrung, um so einen
Anknüpfungspunkt zu finden für diese neue
Welt Asien. Es waren vor allem zwei Dinge,
die mir bewusst wurden. Als ich mich früher
einmal für einige Zeit in London aufhielt,
aber auch an anderen Orten, hatte ich dort
im Kontakt mit verschiedenen Priestern den
starken Wunsch, ihnen zu helfen, ein Haus,
ein Heim zu finden, einen Ort, wo sie als
Familie leben könnten. Mir scheint, wenn
einer keine Wohnung hat, keinen Ort, wo er
mit anderen zusammen in einer Familie
leben kann, dann entstehen für ihn notwendigerweise

viele Probleme. Das war ein erstes,
was mir bewusst wurde.

Dann kannte ich die grossen Religionen, die
auf diesem Kontinent existieren, mit ihrer
reichen jahrhundertealten Geschichte. Ich
wusste, wie wenig das Christentum mit
ihnen in einen Dialog eingetreten war. Ich
wusste auch, dass diese Menschen mit ihrer
Askese wie auf der Suche nach dem gekreuzigten

und verlassenen Jesus sind. Mir
schien es darum notwendig, dass sich das
Leben des Priesters nicht als das eines Sozialarbeiters

darstellt, der die sozialen Probleme
zu lösen hat, auch wenn es dort viele gibt. Er
müsste vor allem als Mann Gottes zu erkennen

sein.
Das waren die beiden Linien, die ich seit
meiner Ankunft auf den Philippinen Ende
'82 verfolgt habe. Darüber hinaus wollte ich
mich einsmachen1 mit der dortigen Umwelt
und mit dem Werk Mariens am Ort und mir
ihre Erfahrungen aus den vorhergehenden
Jahren zunutze zu machen.
Philippinische Bischöfe hatten um eine
Schule für die Priester gebeten. Darum wollte

ich diese Schule in der Einheit mit ihnen
beginnen. Ich besuchte sie, um ihre Wünsche

und Ratschläge zu hören. Manchmal
gab es auch Missverständnisse, vielleicht
weil ich mir etwas erwartete.
Weil ich mich einsmachen wollte mit der
Kirche und mit den Gegebenheiten des Landes

und weil man damals viel von Inkulturation

sprach, habe ich Verschiedenes gelesen
und mich zu informieren gesucht; ich kam
auch in Kontakt mit Experten. Schliesslich
verstand ich: Die beste Art der Inkulturation
ist die, sein eigenes Leben, seine eigene
Erfahrung mitzuteilen; das Leben mitteilen,
die Erfahrungen austauschen, zusammenle-



ben mit den Einheimischen, eine so tiefe
Einheit mit ihnen haben, dass man mitJesus
in der Mitte lebt: das ist die beste Weise, die
königliche Weise, die Inkulturation zu
verwirklichen.

So vergingen die ersten Monate. Wir waren
nur wenige, aber wir sagten uns: «Die Schule
hat unter uns angefangen. Sie ist nicht so
sehr ein Haus oder ein Zentrum. Wir sind
die Schule. Wir müssen uns auf den Weg
machen mit Jesus unter uns. Er ist der
einzige Lehrer, andere Lehrer gibt es nicht.»
Es fehlte anfangs nicht an Schwierigkeiten.
Einige sagten: «Du mit deinem trockenen
europäischen, schweizerischen Temperament,

du kannst dich mit unserer fröhlichen
Art nicht einsmachen.» Andere gaben mir
zu verstehen, dass sie kein grosses Interesse
für meine Ideen hätten und erst recht nicht
für meine früheren Erfahrungen, wie positiv
sie auch immer sein mochten.
Allmählich begriff ich: das einzige, was
zählt, ist das Leben, das heisst das Leben
mitzuteilen, nicht so sehr, Vorträge zu halten.

Gewisse Ideen, gewisse Reflexionen
musste ich durch das Leben weitergeben.
Und ich wunderte mich, dass viele in kurzer
Zeit mehr verstanden, als ich hatte sagen
wollen. Sie hatten über die Worte hinaus
verstanden, weil, wie Johannes sagt, das
Leben das Licht der Menschen ist. So haben
wir zu wenigen begonnen, unseren Weg zu
gehen.

Die ersten Schritte
mit dem Auferstandenen in unserer Mitte

Als wir in das neue Haus einzogen, in der
Weihnachtszeit, waren wir zu dritt: ein
Malteser, ein Philippino und ich. Wir feierten
die Messe miteinander. Später erinnerten
mich die andern immer wieder, ich hätte bei
der Gelegenheit gesagt: «Es genügt, dass wir
drei sind, die anderen werden kommen ;

auch in der Grotte von Bethlehem waren es

nur drei.»
Einige Tage nach Weihnachten kamen
schon die ersten Besucher, die Hirten und
die Könige. Dann gaben wir bekannt, dass

wir eine Schule für zwei Monate anbieten
würden. Daraufhin kam einer. Wir drei ha¬

ben dann nur für diesen einen Priester
gelebt, wir haben die Einheit unter uns
gesucht, waren füreinander da und haben
aufeinander gehört. Wenn ich an diese vergangenen

Jahre auf den Philippinen denke,
muss ich sagen, ich habe gelernt, wie gross
die Kunst ist, aufeinander zu hören.
Vielleicht war meine wichtigste Arbeit in diesen
Jahren die, auf die Menschen zu hören. Ich
sagte mir: Es ist nutzlos, durch die Philippinen

zu reisen, damit viele mich für fünf
Minuten hören, während hier einer ist, der
einen Monat, zwei Monate, ein ganzesJahr bei
mir ist, und wir haben die ganze Zeit die
Möglichkeit, füreinander zu leben, diese
Gegenwartjesu unter uns zu leben.
Wir waren ein kleiner Same, wir waren
wenige. Aber jeden Tag, jeden Morgen, wenn
wir aufstanden, sagten wir uns: «Entweder
sind wir hier, um Jesus in unserer Mitte
leben zu lassen, oder aber wir können alle
nach Hause gehen; etwas anderes haben wir
nicht zu tun.» Das einzige Motiv also,
beieinander zu sein, das einzige Motiv, uns
immer wieder unsere Bereitschaft zu versprechen,

einer für den andern das Leben zu
geben, das einzige Motiv, immer wieder neu
das Wort zu leben, unsere Erfahrungen
auszutauschen und uns gegenseitig zu dienen,
war nur dies: die Gegenwartjesu, des
Auferstandenen, unter uns lebendig zu halten.
Vor allem ist mir das in diesen letztenJahren
deutlich geworden, als ich den Reichtum
dieser Völker und ihrer Kulturen, auch ihrer
religiösen Kulturen sah. Ich sagte mir:
«Wenn wir Christen ihnen diese Erfahrung,
die Erfahrung des auferstandenen Christus
nicht anbieten, was haben wir ihnen dann
überhaupt zu geben?»
In Thailand gibt es z. B. 200 000 Katholiken,

aber auch dieselbe Zahl buddhistischer
Mönche mit sehr vielen Tempeln, die sehr
schön und auch künstlerisch überaus wertvoll

sind. Ahnlich ist es in anderen Ländern.
Als ich vor zwei Jahren in China war, mit
einer Gruppe von italienischen Bischöfen
und Priestern, auf den Spuren von Matteo
Ricci, da habe ich mir im Kontakt mit
diesem so unbekannten Land gesagt: Was können

wir ihnen bringen, wenn nicht die
Gegenwart des Auferstandenen? Theorien



Anton Weber mit einer Gruppe Seminaristen aus den Philippinen.

37

allein sind zu wenig, Philosophien reichen
nicht aus. Selbst kultureller und religiöser
Austausch genügten nicht, wenn wir als
Christen nicht zuerst fähig sind, die Gegenwart

des Auferstandenen in unserer Mitte
anzubieten.

Im Dienst an der Ortskirche

Zu einem bestimmten Zeitpunkt verstanden
wir, dass es nicht mehr genügte abzuwarten,
bis die anderen zu uns kämen. Darum
nahmen wir Einladungen an zu Tagen der
Besinnung in den Seminaren, auch zu Wochen
der Besinnung für Priester in den verschiedenen

Diözesen, vom Norden zum Süden.
Wir wurden immer mehr bekannt und

konnten uns zugleich die Probleme des
Ortsklerus und der Kirche zu eigen machen.
Nach und nach wuchs dieses Netz. Heute
sind es mehr als 200 Priester und über 1200
Seminaristen, die in regelmässigem Kontakt
mit uns stehen. Da wir noch kein Telefon
haben, benutzen wir für die Verbindung vor
allem die Post.
So ging das Leben weiter. Von Seiten der
Bischöfe kam nicht nur Anerkennung,
sondern auch Wertschätzung und Ermutigung.
Vielleicht weil wir in all diesen Jahren
immer versucht haben, alles in Einheit mit
ihnen zu tun und sie regelmässig (es gibt über
hundert auf den Philippinen) über unsere
Programme und über die Entwicklung der
Bewegung zu informieren.



Erst kürzlich haben wir den Bischöfen
mitgeteilt, dass wir statt der bisherigen sechs
Monate eine einjährige Schulung anbieten
wollen. Denn immer mehr, vor allem
Seminaristen, möchten ein ganzes Jahr bei uns
bleiben. Augenblicklich sind es 25
Theologiestudenten, die ein ganzes Jahr bei uns
sind, um sich in dieses gemeinsame Leben
einzuüben. Die grosse Offenheit, die wir bei
den Seminarleitungen fanden, hat uns
besonders überrascht. Wir sind in mehr als 50
Seminaren vom Norden bis zum Süden mit
Gruppen von Studenten vertreten, die mit
uns leben.
Im November/Dezember des vergangenen
Jahres fand ein Nationalkongress für die
Spirituale der Seminare in Tagaytay statt,
nahe bei unserer Schule. Wir luden den
Bischof, der in der Bischofskonferenz für die
Seminare verantwortlich ist und den wir
persönlich noch nicht gut kannten, zum
Abendessen ein. Anfangs, als wir unsere
zwei Häuser besichtigten (denn wir haben
inzwischen ein zweites gebaut), merkte ich,
dass er ein wenig reserviert war. Bei Tisch
dachte ich, ich müsste das Eis brechen, und
fragte: «Exzellenz, sind Sie auch zufrieden
mit dem, was wir hier tun?» Er sagte offen:
«Ich weiss wirklich nicht recht, was Ihr
macht, auch wenn ich seitJahren in Kontakt
mit der Bewegung bin und vom Wort des
Lebens höre.» - «Wenn Sie wollen», sagte
ich darauf, «kann ich Ihnen in ein paar
Worten erklären, was das Wesentliche an
unserem Leben ist.» Ich habe dann etwas
über die Beziehungen unter uns und über
das Leben der Einheit gesagt, jener Einheit,
die Jesus in unserer Mitte hervorbringt, und
schliesslich über den Schlüssel zur Einheit,
den gekreuzigten und verlassenen Jesus. Am
Ende war dies der Kommentar des Bischofs:
«Ah, als Sie sprachen und uns diese Dinge
erklärten, waren Sie wie in der Rolle Vater
für uns alle, und wir als Hörende waren alle
wie Ihre Söhne. Sie konnten uns das
Leben und das Licht weitergeben, das Sie selbst
besassen. Und jetzt, in diesem Augenblick,
wo Ihr auf mich hört, Euch eins macht mit
mir, bin ich wie der Vater und Ihr alle seid
wie meine Söhne, und in der gegenseitigen
Liebe verbindet uns der Heilige Geist. Das

ist die Erfahrung der Dreifaltigkeit, das ist
das trinitarische Leben hier auf der Erde.
Auch wenn es 9000 wären oder neun Millionen,

es wäre dieselbe Realität. Und dieses
Leben, diese trinitarischen Beziehungen unter

uns bewirken, dass wir in allen Kulturen
zu Hause sind! Es gäbe keine Probleme der
Rasse, der Kultur, der Mentalität mehr, alle
wären eine Familie geworden.» Dann sagte
er: «Geht weiter! denn das ist die Kirche. Es

gibt keine wahre christliche Gemeinschaft
ohne das trinitarische Leben, ohne trinitarische

Beziehungen.»
Die Offenheit, das Verständnis, das wir
nicht nur auf den Philippinen, sondern in
fast allen Ländern Asiens für die Spiritualität

der Einheit getroffen haben, sind für
uns ein grosser Trost.

Eine Linie des Lebens
für den Klerus in Asien

Ein Letztes wollte ich noch sagen, etwas, was
mir grosse Freude bereitet hat, bevor ich
jetzt von den Philippinen zurückgekehrt
bin.
Anfang März wurde der erste Kongress für
alle Seminarrektoren von Asien und Australien

abgehalten. Er fand in Tagaytay statt,
und wir waren in die Vorbereitungen
miteinbezogen. Mehr als vierzig Rektoren
kamen aus Pakistan, Korea und Australien.
Der erste, der eingeladen wurde, von seiner
Erfahrung zu berichten, war Alex Menez,
einer unserer Priester, der unser Experiment
auf sein Regionalseminar übertragen hat.
Zwischen dem zweiten und dritten Jahr
unterbrechen die Theologen ihr Studium, um
ein Jahr der geistlichen Bildung oder besser
der Bildung im Leben der Einheit, im Leben
der Gemeinschaft zu machen. Normalerweise

sind es 25-30 Seminaristen, die an
diesem Kursus teilnehmen. Sie haben dasselbe
Programm wie wir; sie leben nach allen
Aspekten der Liebe, haben Gütergemeinschaft

untereinander und verrichten alle
Arbeiten. Für ein Jahr müssen sie darauf
verzichten, Apostolat auszuüben, und dürfen
sich nicht als Seminaristen zu erkennen
geben. Sie sollen lernen, einfach Christen zu
sein, das heisst sich gegenseitig zu lieben und



Anton Weber mit einer internationalen Priestergruppe.

einer dem anderen zu dienen, wie Jesus uns
gedient hat bis zum Tod am Kreuz. Nach
dem Vortrag von Alex sagte ein Bischof, der
anwesend war: «Wir hoffen, dass dieser
Bericht, diese Erfahrung die Leitlinie, die
Direktive für den ganzen Kongress wird.»
Den letzten Tag kamen sie alle uns
besuchen. Es wurde eine tiefe Begegnung. Man
sah, dass sie unsere Arbeit als einen Dienst
an der Kirche anerkennen, um die Kirche
schöner zu machen, göttlicher, mehr eins, zu
einer Gemeinschaft mit Christus in unserer
Mitte.
Ich bin überzeugt, dass wir zum Wesentlichen

zurückkehren müssen. Am Anfang des
Christentums war das Kerygma Jesus der
Auferstandene. Auch heute gibt es kein
anderes Kerygma, keine andere Botschaft als

39 die des Auferstandenen.

Es ist die Lebenskraft des Auferstandenen,
die ständig neue Früchte hervorbringt, wenn
wir unser Leben nur tagtäglich vom Wort
prägen lassen, jeden Tag neu anfangen und
dieses Leben besonders durch das Gebet
stützen. In den vergangenen Jahren habe ich
dies immer wieder erfahren Letzten
Oktober z. B. haben wir mit Hilfe von Lazzaro
Yoo, einem unserer Priester, in Korea
Einkehrtage abgehalten. Ein eindrucksvolles
Ereignis! 85 Priester waren zusammengekommen.

Unsere einzige Sorge bestand
darin, Jesus unter uns leben zu lassen. Der
Kommentar des Bischofs am Ende der Tage
lautete: «Mir fehlen die Worte, um
auszudrücken, wie kostbar diese Tage waren.» Ich
war zufrieden, diese Priester so voller Freude,

so glücklich zu sehen. Denn zuvor waren
die Beziehungen in jener Diözese recht



schwierig gewesen. «Endlich sind wir wieder
zu Hause», sagten sie. Sie waren zu Hause,
natürlich, denn Jesus lebte unter ihnen im
Presbyterium, in ihrer Einheit mit dem
Bischof. Und gerade darin, in der Einheit, liegt
die mitreissende und revolutionierende
Kraft für unsere Arbeit, für unseren apostolischen

Dienst.
Wir auf den Philippinen wollten bewusst
diesen Schwerpunkt setzen. Chiara Lubich
hat unserer Schule den Namen «Epi» gegeben,

eine Abkürzung für Epiphanie. Sie
verband mit diesem Namen den Wunsch, dass
diese unsere Schule in der Kirche Asiens ein
Zeugnis von jenem Licht gebe, das vom auf¬

erstandenen Christus ausgeht. Bekanntlich
wird die Menschheit um das Jahr 2000 zu
zwei Dritteln aus Asiaten bestehen. Nur drei
bis vier Prozent davon sind Christen. Was
wird die kleine Zahl von Christen dieser
riesigen Schar von Männern und Frauen dann
noch anbieten können? Was können wir als

Christen, als Priester anbieten, wenn nicht
vor allem die Gegenwart Jesu, die Gegenwart

des Auferstandenen unter uns?

1 «Sich eins machen», eine Art Kurzformel für jene
Haltung, die Paulus in 1 Kor 9, 19-23 ausfuhrlicher
beschreibt.

40


	Im Dienst am Evangelium in Asien

