Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 2

Artikel: Im Dienst am Evangelium in Asien
Autor: Weber, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

35

Im Dienst am Evangelium in Asien

Anton Weber

Zu zwei Dritteln wird die Menschheit im
Jahr 2000 aus Asiaten bestehen; drei bis vier
Prozent davon sind Christen. Hat eine so
verschwindend kleine Zahl von Christen
dann noch etwas zu geben? Wo liegen die
Prioritdaten? — In den folgenden Darlegungen
versucht Dr. Anton Weber, Leiter einer
Priesterschule in Tagaytay/Philippinen, auf
diese Frage zu antworten.

Man hat mich gebeten, von meinen Erfah-
rungen zu berichten, die ich in diesen letzten
Jahren auf den Philippinen gemacht habe.
Ich kann hier nur Fragmente wiedergeben,
einige Dinge, die mir jetzt in den Sinn kom-
men. Denn aus finfeinhalb Jahren gibe es
viel zu erzahlen.

Zwei wichtige Leitlinien

Vor meiner Abreise, ich lebte damals in
Rom, habe ich mich auf diese neue Aufgabe
vorbereitet. Ich eignete mir die notigen
Sprachkenntnisse an und uberdachte meine
bisherige Lebenserfahrung, um so einen An-
knipfungspunkt zu finden fir diese neue
Welt Asien. Es waren vor allem zwei Dinge,
die mir bewusst wurden. Als ich mich friher
einmal fur einige Zeit in London aufhielt,
aber auch an anderen Orten, hatte ich dort
im Kontakt mit verschiedenen Priestern den
starken Wunsch, ihnen zu helfen, ein Haus,
ein Heim zu finden, einen Ort, wo sie als Fa-
milie leben konnten. Mir scheint, wenn ei-
ner keine Wohnung hat, keinen Ort, wo er
mit anderen zusammen in einer Familie le-
ben kann, dann entstehen fir ihn notwendi-
gerweise viele Probleme. Das war ein erstes,
was mir bewusst wurde.

Dann kannte ich die grossen Religionen, die
auf diesem Kontinent existieren, mit ihrer
reichen jahrhundertealten Geschichte. Ich
wusste, wie wenig das Christentum mit ih-
nen in einen Dialog eingetreten war. Ich
wusste auch, dass diese Menschen mit ihrer
Askese wie auf der Suche nach dem gekreu-
zigten und verlassenen Jesus sind. Mir
schien es darum notwendig, dass sich das Le-
ben des Priesters nicht als das eines Sozialar-
beiters darstellt, der die sozialen Probleme
zu losen hat, auch wenn es dort viele gibt. Er
musste vor allem als Mann Gottes zu erken-
nen sein.

Das waren die beiden Linien, die ich seit
meiner Ankunft auf den Philippinen Ende
'82 verfolgt habe. Dartber hinaus wollte ich
mich einsmachen! mit der dortigen Umwelt
und mit dem Werk Mariens am Ort und mir
ihre Erfahrungen aus den vorhergehenden
Jahren zunutze zu machen.

Philippinische Bischofe hatten um eine
Schule fur die Priester gebeten. Darum woll-
te ich diese Schule in der Einheit mit ihnen
beginnen. Ich besuchte sie, um ihre Wun-
sche und Ratschlage zu horen. Manchmal
gab es auch Missverstaindnisse, vielleicht
weil ich mir etwas erwartete.

Weil ich mich einsmachen wollte mit der
Kirche und mit den Gegebenheiten des Lan-
des und weil man damals viel von Inkultura-
tion sprach, habe ich Verschiedenes gelesen
und mich zu informieren gesucht; ich kam
auch in Kontakt mit Experten. Schliesslich
verstand ich: Die beste Art der Inkulturation
ist die, sein eigenes Leben, seine eigene Er-
fahrung mitzuteilen; das Leben mitteilen,
die Erfahrungen austauschen, zusammenle-



ben mit den Einheimischen, eine so tiefe
Einheit mit ihnen haben, dass man mit Jesus
in der Mitte lebt: das ist die beste Weise, die
konigliche Weise, die Inkulturation zu ver-
wirklichen.

So vergingen die ersten Monate. Wir waren
nur wenige, aber wir sagten uns: «Die Schule
hat unter uns angefangen. Sie ist nicht so
sehr ein Haus oder ein Zentrum. Wir sind
die Schule. Wir mussen uns auf den Weg
machen mit Jesus unter uns. Er ist der ein-
zige Lehrer, andere Lehrer gibt es nicht.»

Es fehlte anfangs nicht an Schwierigkeiten.
Einige sagten: «Du mit deinem trockenen
europaischen, schweizerischen Tempera-
ment, du kannst dich mit unserer frohlichen
Art nicht einsmachen.» Andere gaben mir
zu verstehen, dass sie kein grosses Interesse
fur meine Ideen hatten und erst recht nicht
fir meine friheren Erfahrungen, wie positiv
sie auch immer sein mochten.

Allmahlich begriff ich: das einzige, was
zahlt, ist das Leben, das heisst das Leben
mitzuteilen, nicht so sehr, Vortrage zu hal-
ten. Gewisse Ideen, gewisse Reflexionen
musste ich durch das Leben weitergeben.
Und ich wunderte mich, dass viele in kurzer
Zeit mehr verstanden, als ich hatte sagen
wollen. Sie hatten uber die Worte hinaus
verstanden, weil, wie Johannes sagt, das Le-
ben das Licht der Menschen ist. So haben
wir zu wenigen begonnen, unseren Weg zu
gehen.

Die ersten Schritte
mit dem Auferstandenen in unserer Mitte

Als wir in das neue Haus einzogen, in der
Weihnachtszeit, waren wir zu dritt: ein Mal-
teser, ein Philippino und ich. Wir feierten
die Messe miteinander. Spater erinnerten
mich die andern immer wieder, ich hatte bei
der Gelegenheit gesagt: «Es genuigt, dass wir
drei sind, die anderen werden kommen . . .;
auch in der Grotte von Bethlehem waren es
nur drei.»

Einige Tage nach Weihnachten kamen
schon die ersten Besucher, die Hirten und
die Konige. Dann gaben wir bekannt, dass
wir eine Schule fur zwei Monate anbieten
wurden. Daraufthin kam einer. Wir drei ha-

ben dann nur fur diesen einen Priester ge-
lebt, wir haben die Einheit unter uns ge-
sucht, waren fureinander da und haben auf-
einander gehort. Wenn ich an diese vergan-
genen Jahre auf den Philippinen denke,
muss ich sagen, ich habe gelernt, wie gross
die Kunst ist, aufeinander zu horen. Viel-
leicht war meine wichtigste Arbeit in diesen
Jahren die, auf die Menschen zu horen. Ich
sagte mir: Es ist nutzlos, durch die Philippi-
nen zu reisen, damit viele mich fur funf Mi-
nuten horen, wahrend hier einer ist, der ei-
nen Monat, zwei Monate, ein ganzes Jahr bei
mir ist, und wir haben die ganze Zeit die
Moglichkeit, fureinander zu leben, diese Ge-
genwart Jesu unter uns zu leben.

Wir waren ein kleiner Same, wir waren we-
nige. Aber jeden Tag, jeden Morgen, wenn
wir aufstanden, sagten wir uns: «Entweder
sind wir hier, um Jesus in unserer Mitte le-
ben zu lassen, oder aber wir konnen alle
nach Hause gehen; etwas anderes haben wir
nicht zu tun.» Das einzige Motiv also, bei-
einander zu sein, das einzige Motiv, uns im-
mer wieder unsere Bereitschaft zu verspre-
chen, einer fur den andern das Leben zu ge-
ben, das einzige Motiv, immer wieder neu
das Wort zu leben, unsere Erfahrungen aus-
zutauschen und uns gegenseitig zu dienen,
war nur dies: die Gegenwart Jesu, des Aufer-
standenen, unter uns lebendig zu halten.
Vor allem ist mir das in diesen letzten Jahren
deutlich geworden, als ich den Reichtum
dieser Volker und ihrer Kulturen, auch ihrer
religiosen Kulturen sah. Ich sagte mir:
«Wenn wir Christen ihnen diese Erfahrung,
die Erfahrung des auferstandenen Christus
nicht anbieten, was haben wir thnen dann
uberhaupt zu geben?»

In Thailand gibt es z. B. 200 000 Katholi-
ken, aber auch dieselbe Zahl buddhistischer
Monche mit sehr vielen Tempeln, die sehr
schon und auch kunstlerisch tuberaus wert-
voll sind. Ahnlich ist es in anderen Landern.
Als ich vor zwei Jahren in China war, mit
einer Gruppe von italienischen Bischofen
und Priestern, auf den Spuren von Matteo
Ricci, da habe ich mir im Kontakt mit die-
sem so unbekannten Land gesagt: Was kon-
nen wir ihnen bringen, wenn nicht die Ge-
genwart des Auferstandenen? Theorien

36



37

Anton Weber mit einer Gruppe Seminaristen aus den Philippinen.

allein sind zu wenig, Philosophien reichen
nicht aus. Selbst kultureller und religioser
Austausch genugten nicht, wenn wir als
Christen nicht zuerst fahig sind, die Gegen-
wart des Auferstandenen in unserer Mitte
anzubieten.

Im Dienst an der Ortskirche

Zu einem bestimmten Zeitpunkt verstanden
wir, dass es nicht mehr gentigte abzuwarten,
bis die anderen zu uns kamen. Darum nah-
men wir Einladungen an zu Tagen der Be-
sinnung in den Seminaren, auch zu Wochen
der Besinnung fur Priester in den verschie-
denen Diozesen, vom Norden zum Suden.
Wir wurden immer mehr bekannt und

konnten uns zugleich die Probleme des Orts-
klerus und der Kirche zu eigen machen.
Nach und nach wuchs dieses Netz. Heute
sind es mehr als 200 Priester und uber 1200
Seminaristen, die in regelmassigem Kontakt
mit uns stehen. Da wir noch kein Telefon ha-
ben, benutzen wir fur die Verbindung vor
allem die Post.

So ging das Leben weiter. Von seiten der Bi-
schofe kam nicht nur Anerkennung, son-
dern auch Wertschatzung und Ermutigung.
Vielleicht weil wir in all diesen Jahren im-
mer versucht haben, alles in Einheit mit ih-
nen zu tun und sie regelmassig (es gibt uber
hundert auf den Philippinen) uber unsere
Programme und uber die Entwicklung der
Bewegung zu informieren.



Erst kurzlich haben wir den Bischofen mit-
geteilt, dass wir statt der bisherigen sechs
Monate eine einjahrige Schulung anbieten
wollen. Denn immer mehr, vor allem Semi-
naristen, mochten ein ganzes Jahr bei uns
bleiben. Augenblicklich sind es 25 Theolo-
giestudenten, die ein ganzes Jahr bei uns
sind, um sich in dieses gemeinsame Leben
einzuuben. Die grosse Offenheit, die wir bei
den Seminarleitungen fanden, hat uns be-
sonders uberrascht. Wir sind in mehr als 50
Seminaren vom Norden bis zum Suden mit
Gruppen von Studenten vertreten, die mit
uns leben.

Im November/Dezember des vergangenen
Jahres fand ein Nationalkongress fur die
Spirituale der Seminare in Tagaytay statt,
nahe bei unserer Schule. Wir luden den Bi-
schof, der in der Bischofskonferenz fur die
Seminare verantwortlich ist und den wir
personlich noch nicht gut kannten, zum
Abendessen ein. Anfangs, als wir unsere
zwei Hauser besichtigten (denn wir haben
inzwischen ein zweites gebaut), merkte ich,
dass er ein wenig reserviert war. Bei Tisch
dachte ich, ich musste das Eis brechen, und
fragte: «Exzellenz, sind Sie auch zufrieden
mit dem, was wir hier tun?» Er sagte offen:
«Ich weiss wirklich nicht recht, was Ihr
macht, auch wenn ich seit Jahren in Kontakt
mit der Bewegung bin und vom Wort des
Lebens hore.» — «Wenn Sie wollen», sagte
ich darauf, «kann ich Thnen in ein paar
Worten erklaren, was das Wesentliche an
unserem Leben ist.» Ich habe dann etwas
uber die Beziehungen unter uns und uber
das Leben der Einheit gesagt, jener Einheit,
die Jesus in unserer Mitte hervorbringt, und
schliesslich uber den Schlissel zur Einheit,
den gekreuzigten und verlassenen Jesus. Am
Ende war dies der Kommentar des Bischofs:
«Ah, als Sie sprachen und uns diese Dinge
erklarten, waren Sie wie in der Rolle Vater
fur uns alle, und wir als Horende waren alle
wie Thre Sohne. ... Sie konnten uns das Le-
ben und das Licht weitergeben, das Sie selbst
besassen. Und jetzt, in diesem Augenblick,
wo Thr auf mich hort, Euch eins macht mit
mir, bin ich wie der Vater und Ihr alle seid
wie meine Schne, und in der gegenseitigen
Liebe verbindet uns der Heilige Geist. Das

ist die Erfahrung der Dreifaltigkeit, das ist
das trinitarische Leben hier auf der Erde.
Auch wenn es 9000 waren oder neun Millio-
nen, es ware dieselbe Realitait. Und dieses
Leben, diese trinitarischen Beziehungen un-
ter uns bewirken, dass wir in allen Kulturen
zu Hause sind! Es giabe keine Probleme der
Rasse, der Kultur, der Mentalitat mehr, alle
waren eine Familie geworden.» Dann sagte
er: «Geht weiter! denn das ist die Kirche. Es
gibt keine wahre christliche Gemeinschaft
ohne das trinitarische Leben, ohne trinita-
rische Beziehungen.»

Die Offenheit, das Verstandnis, das wir
nicht nur auf den Philippinen, sondern in
fast allen Lindern Asiens fur die Spiritua-
litat der Einheit getroffen haben, sind fur
uns ein grosser Trost.

Eine Linie des Lebens
fiir den Klerus in Asien

Ein Letztes wollte ich noch sagen, etwas, was
mir grosse Freude bereitet hat, bevor ich
jetzt von den Philippinen zuriickgekehrt
bin.

Anfang Mirz wurde der erste Kongress fur
alle Seminarrektoren von Asien und Austra-
lien abgehalten. Er fand in Tagaytay stat,
und wir waren in die Vorbereitungen mit-
einbezogen. Mehr als vierzig Rektoren ka-
men aus Pakistan, Korea und Australien.
Der erste, der eingeladen wurde, von seiner
Erfahrung zu berichten, war Alex Menez, ei-
ner unserer Priester, der unser Experiment
auf sein Regionalseminar ubertragen hat.
Zwischen dem zweiten und dritten Jahr un-
terbrechen die Theologen ihr Studium, um
ein Jahr der geistlichen Bildung oder besser
der Bildung im Leben der Einheit, im Leben
der Gemeinschaft zu machen. Normalerwei-
se sind es 25-30 Seminaristen, die an die-
sem Kursus teilnehmen. Sie haben dasselbe
Programm wie wir; sie leben nach allen
Aspekten der Liebe, haben Giitergemein-
schaft untereinander und verrichten alle Ar-
beiten. Fir ein Jahr missen sie darauf ver-
zichten, Apostolat auszuuben, und durfen
sich nicht als Seminaristen zu erkennen ge-
ben. Sie sollen lernen, einfach Christen zu
sein, das heisst sich gegenseitig zu lieben und

38



39

Anton Weber mit einer internationalen Priestergruppe.

einer dem anderen zu dienen, wie Jesus uns
gedient hat bis zum Tod am Kreuz. Nach
dem Vortrag von Alex sagte ein Bischof, der
anwesend war: «Wir hoffen, dass dieser Be-
richt, diese Erfahrung die Leitlinie, die Di-
rekeive fur den ganzen Kongress wird.»
Den letzten Tag kamen sie alle uns besu-
chen. Es wurde eine tiefe Begegnung. Man
sah, dass sie unsere Arbeit als einen Dienst
an der Kirche anerkennen, um die Kirche
schoner zu machen, gottlicher, mehr eins, zu
einer Gemeinschaft mit Christus in unserer
Mitte.

Ich bin uberzeugt, dass wir zum Wesentli-
chen zuruckkehren mussen. Am Anfang des
Christentums war das Kerygma Jesus der
Auferstandene. Auch heute gibt es kein an-
deres Kerygma, keine andere Botschaft als
die des Auferstandenen.

Es ist die Lebenskraft des Auferstandenen,
die standig neue Fruchte hervorbringt, wenn
wir unser Leben nur tagraglich vom Wort
pragen lassen, jeden Tag neu anfangen und
dieses Leben besonders durch das Gebet
stutzen. In den vergangenen Jahren habe ich
dies immer wieder erfahren . .. Letzten Ok-
tober z. B. haben wir mit Hilfe von Lazzaro
Yoo, einem unserer Priester, in Korea Ein-
kehrtage abgehalten. Ein eindrucksvolles
Ereignis! 85 Priester waren zusammenge-
kommen. Unsere einzige Sorge bestand da-
rin, Jesus unter uns leben zu lassen. Der
Kommentar des Bischofs am Ende der Tage
lautete: «Mir fehlen die Worte, um auszu-
dricken, wie kostbar diese Tage waren.» Ich
war zufrieden, diese Priester so voller Freu-
de, so glucklich zu sehen. Denn zuvor waren
die Beziehungen in jener Diozese recht



schwierig gewesen. «Endlich sind wir wieder
zu Hause», sagten sie. Sie waren zu Hause,
naturlich, denn Jesus lebte unter ihnen im
Presbyterium, in ihrer Einheit mit dem Bi-
schof. Und gerade darin, in der Einheit, liegt
die mitreissende und revolutionierende
Kraft fur unsere Arbeit, fur unseren aposto-
lischen Dienst.

Wir auf den Philippinen wollten bewusst
diesen Schwerpunkt setzen. Chiara Lubich
hat unserer Schule den Namen «Epi» gege-
ben, eine Abkurzung fir Epiphanie. Sie ver-
band mit diesem Namen den Wunsch, dass
diese unsere Schule in der Kirche Asiens ein
Zeugnis von jenem Licht gebe, das vom auf-

erstandenen Christus ausgeht. Bekanntlich
wird die Menschheit um das Jahr 2000 zu
zwel Dritteln aus Asiaten bestehen. Nur drei
bis vier Prozent davon sind Christen. Was
wird die kleine Zahl von Christen dieser rie-
sigen Schar von Mannern und Frauen dann
noch anbieten konnen? Was konnen wir als
Christen, als Priester anbieten, wenn nicht
vor allem die Gegenwart Jesu, die Gegen-
wart des Auferstandenen unter uns?

1 «Sich eins machen», eine Art Kurzformel fur jene Hal-
tung, die Paulus in 1 Kor 9, 19-23 ausfihrlicher be-

schreibt.

40



	Im Dienst am Evangelium in Asien

