
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 2

Artikel: Jesus vergibt Sünden. 1

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus vergibt Sünden 1

P. Anselm Bilder

In den bisherigen Artikeln über die
Gottesherrschaft habe ich zwei Aspekte besonders
hervorgehoben: Jesus verkündet den
Anbruch der Gottesherrschaft. Dieser Anbruch
hat mit Jesus begonnen. Der Anbruch
besteht darin, dass Gott den Menschen seine
Liebesgemeinschaft anbietet, von sich aus,
ohne dass die Menschen eine «Vorleistung»
erbringen müssen. Die Gottesherrschaft
besteht wesentlich darin, dass die Menschen
den Willen Gottes erfüllen. Es entsteht eine
Liebesgemeinschaft zwischen Gott und den
Menschen, die sich auswirkt auf das Verhalten

der Menschen zueinander.
Dieser Anbruch der Gottesherrschaft setzt
eine neue Heilstat, ein neues Heilshandeln
voraus. In diesem Heilshandeln «vernichtet»
Gott alles Lebensfeindliche und fördert alles
«Lebensfreundliche», so dass eine
unvorstellbare, reiche, überfliessende Lebensfülle
sich einstellt, ein Lebensglück von so gewaltiger

Art, dass wir Menschen das kaum zu
erahnen vermögen. Als Lebensfeindliches
wird in den Evangelien erwähnt: Besessenheit,

Krankheit, Sünde. Wenn Jesus verkündet,

dass die Gottesherrschaft angebrochen
ist, dann verheisst er damit, dass Gott die
Menschen von Besessenheit, Krankheit und
Sünde befreien wird. Aber Jesus verkündet
das nicht nur, er selber verwirklicht durch
seine Taten, was er verkündet. «Jesus
predigt nicht nur. Wort und Tat stimmen bei
ihm zusammen» (W. Schäffer).
In diesem und den folgenden Artikeln will
ich etwas ausführlicher aufzeigen, wie Jesus
durch seine Taten verwirklicht, was er
verkündet: Er befreit Menschen von Besessenheit,

Krankheit und Sünde. In diesem Arti¬

kel beginne ich mit der letzten der drei
genannten Taten. Ich zeige, dass Jesus Sünden
vergeben hat, ich zeige aber auch, welche
Bedeutung diese Sündenvergebung besass und
heute noch besitzt. Besonders will ich aufzeigen,

welch «revolutionäre» Tat Jesus setzt,
indem er Sünden vergibt und welche Folgen
daraus entstehen. Zuerst führe ich aus, was
Jesus unter Sünde versteht und dass alle
Menschen, das jüdische Volk und die
nichtjüdischen Menschen, tatsächlich Sünder
sind, in der Sünde gefangen sind, so dass sie
dadurch unter einer schweren Hemmung
ihres Lebens leiden.

1. Alle Menschen sind Sünder

Im Einleitungssatz der jesuanischen Verkündigung

steht, ähnlich wie bei Johannes dem
Täufer, der Ruf nach einer Umkehr, die mit
Busse verbunden ist: «Kehrt um und glaubt
an die Frohbotschaft» (Mk 1, 15). Ich habe
früher ausführlich gezeigt, dass bei Jesus dieser

Ruf zur Umkehr vor einem ganz andern
Hintergrund ertönt als beim Täufer. Beim
Täufer ist die Busse das Erste, die Voraussetzung,

damit dem Sünder Gnade, Vergebung
gewährt wird. Damit vertritt Johannes der
Täufer die damals allgemeine Uberzeugung.
«Für jüdisches Denken ist die Busse das
Erste, die Voraussetzung, die dem Sünder
Hoffnung auf Gnade gewährt» (G.
Bornkamm). Auch Jesus verlangt Umkehr und
Busse, aber nicht als Voraussetzung von
Vergebung und Gnade. «Die Gnade Gottes
hat die absolute Initiative des Prozesses. Ihre
Ankunft und Ansage erheischen den
Glaubensakt, ohne den keine radikale Gesin-



nungsänderung und keine echte Bussbereitschaft

möglich ist. Die Parabel vom verlorenen

Sohn (Lk 15, 11-32) illustriert den
Sachverhalt vorzüglich: «Umkehr ist hier
primär Hinkehr Gottes zum Sünder und
Freude Gottes über das Finden des Verlorenen»

(H. Merklein). Der Vater im Gleichnis
macht seine Zuwendung zu seinem
fremdgegangenen Sohn (der nie aufgehört hat, dies
zu sein!) keineswegs von dessen Genugtuung
und Bitten um Umkehr abhängig. Gott zeigt
sich als der Menschenzugewandte schöpferisch

in seiner Gnade und ermöglicht
somit die entsprechende Menschenantwort»
(A. Ganoczy).
Aber trotz dieser «Vertauschung» der
Reihenfolge von Vergebung und Umkehr bei
Jesus gegenüber dem Täufer und dem damals
gängigen jüdischen Verständnis, stimmt
Jesus mit dem Täufer überein, dass ganz Israel
ein einziges «Sündenkollektiv» darstellt. In
diesem Punkt finden wir eine auffallende
Ubereinstimmung zwischen dem Täufer
und Jesus.

Ganz Israel ist eine böse
und treulose Generation

Johannes der Täufer hat in harten Worten
Israel wegen seiner Sündhaftigkeit getadelt:
«Das Volk zog in Scharen hinaus zum Täufer,

um sich von ihm taufen zu lassen. Er sagte

zu ihnen: Ihr Schlangenbrut, wer hat euch
denn gelehrt, dass ihr dem kommenden
Gericht entrinnen könnt? Bringt Früchte
hervor, die eure Umkehr zeigen, und fangt
nicht an zu sagen: Wir haben ja Abraham
zum Vater. Denn ich sage euch: Gott kann
aus diesen Steinen Kinder Abrahams
machen. Schon ist die Axt an die Wurzel der
Bäume gelegt; jeder Baum, der keine gute
Frucht hervorbringt, wird umgehauen und
ins Feuer geworfen» (Lk 3, 7-9).
Jesus fällt ein gleiches Urteil über sein Volk
und dessen Sündhaftigkeit. «Als immer
mehr Leute zu Jesus kamen, sagte er: Diese
Generation ist böse. Sie fordert ein Zeichen;
aber es wird ihnen kein anderes gegeben als
das Zeichen des Jona Die Männer von
Ninive werden beim Gericht gegen diese
Generation auftreten und sie verurteilen;

denn sie haben Sich nach der Predigt des Jona

bekehrt. Hier aber ist einer, der mehr ist
als Jona» (Lk 11,29-33).
Ganz hart geht Jesus mit den Schriftgelehrten

und Pharisäern ins Gericht: «Die
Schriftgelehrten und Pharisäer haben sich auf den
Stuhl des Mose gesetzt. Tut und befolgt also
alles, was sie euch sagen, aber richtet euch
nicht nach dem, was sie tun; denn sie reden
nur, tun selbst aber nicht, was sie sagen
Alles, was sie tun, tun sie nur, damit die
Menschen es sehen: Sie machen ihre Gebetsriemen

breit und die Quasten an ihren
Gewändern lang, bei jedem Festmahl möchten
sie den Ehrenplatz und in der Synagoge die
vordersten Sitze haben, und auf den Strassen
und Plätzen lassen sie sich gern grüssen und
von den Leuten Rabbi (Meister) nennen»
(Mt 23, 2-7).
Und dann folgen die «Weherufe» über die
Schriftgelehrten und Pharisäer: «Wehe
euch, ihr Schriftgelehrten und Pharisäer, ihr
Heuchler ..» (Mt 23, 13.15.23.25.27.29).
Sechsmal spricht Jesus diesen schrecklichen
Weheruf aus. Gewiss sind das sogenannte
«pauschalisierende» Urteile. Andere Stellen
der Evangelien berichten positiver über diese

Menschen. Als ein Schriftgelehrter Jesus
nach dem wichtigsten Gebote fragte und auf
Jesu Antwort die Zustimmung gab: Sehr gut,
Meister, ganz richtig hast du gesagt
sprach Jesus, als er diese verständnisvolle
Aussage des Schriftgelehrten hört, zu
diesem: «Du bist nicht fern vom Reich Gottes»
(Mk 12,28-34).
Aber auch über das Volk musste Jesus harte
Urteile fällen wegen seiner Sündhaftigkeit,
Unbussfertigkeit. Uber Jerusalem, die
Bewohner der «Heiligen» Stadt klagte Jesus:
«Jerusalem, Jerusalem, du tötest die Propheten

und steinigst die Boten, die zu dir
gesandt sind. Wie oft wollte ich deine Kinder
um mich sammeln, so wie eine Henne ihre
Küken unter ihre Flügel nimmt; aber ihr
habt nicht gewollt» (Mt 23, 37). - Bei einer
andern Gelegenheit fiel das Urteil Jesu über
seine Mitbürger so aus: «Mit wem soll ich
die Menschen dieser Generation vergleichen?

Johannes der Täufer ist gekommen, er
isst kein Brot und trinkt keinen Wein, und
ihr sagt: Er ist von einem Dämon besessen.



Der Menschensohn ist gekommen, er isst
und trinkt; darauf sagt ihr: Dieser Fresser
und Säufer, dieser Freund der Zöllner und
Sünder» (Lk 7, 32-24).
Als einige Leute zu Jesus kamen und berichteten,

dass Pilatus Galiläer beim Opfern
umbringen liess, gab ihnen Jesus zur
Antwort: «Meint ihr, dass nur diese Galiläer
Sünder waren, weil das mit ihnen geschehen
ist, alle andern Galiläer aber nicht? Nein, im
Gegenteil: Ihr alle werdet genau so umkommen,

wenn ihr euch nicht bekehrt» (Lk
31 13,2).

Die ganze Menschheit
ist eine sündige Menschheit

Der Täufer und Jesus haben «nur» vom
jüdischen Volk gesprochen und über es gesagt
und geurteilt: Alle sind Sünder. Wenn das
aber schon vom auserwählten Volk gilt, wieviel

mehr dann von der ganzen übrigen
Menschheit. Direkt hat Jesus ein solch
ausdrückliches Urteil nicht gefällt. Aber indirekt

sagt er klar, dass die ganze Menschheit
vor Gott sündig ist und von ihm der Vergebung

der Sünden bedarf. Beim letzten Mahl



sprach Jesus, als er den Jüngern den Kelch
reichte: «Trinket alle daraus, das ist mein
Blut, das Blut des Bundes, das für die vielen
vergossen wird zur Vergebung der Sünden»
(Mt 26, 27-28). (Der Ausdruck «die vielen»
bedeutet: «alle»; denn das Hebräische kennt
kein Wort für unser «alle»).
Dass die ganze Menschheit der Sünde verfallen

ist, das legt Paulus in seinem Brief an die
Gemeinde Gottes in Rom ausdrücklich dar.
In einem langen Abschnitt (1, 18-2, 16)
schildert Paulus in düstersten Farben die
sündige Verkommenheit der Menschen und
fasst dann diese Verkommenheit zusammen
in der erschütternden Aussage: «Sie sind voll
Ungerechtigkeit, Schlechtigkeit, Habgier
und Bosheit, voll Neid, Mord, Streit, List
und Tücke, sie verleumden und treiben üble
Nachrede, sie hassen Gott, sind überheblich,

hochmütig und prahlerisch, erfinderisch

im Bösen und ungehorsam gegen die
Eltern, sie sind unverständig und haltlos, ohne

Liebe und Erbarmen» (Rom 1,29-31).
Nachdem er auch die Sündhaftigkeit der
Juden geschildert hat (und dazwischen immer
wieder Gottes Erbarmen) zieht Paulus aus
all dem den Schluss: «Gott hat alle (das heisst
Juden und Nichtjuden) in den Ungehorsam
zusammengeschlossen» (Rom 11,32). Aber
das ist nicht das letzte Wort des Paulus über
die sündhafte Menschheit. Das letzte Wort
ist ein Wort über den vergebenden Gott:
«Gott hat alle in den Ungehorsam
zusammengeschlossen, um sich ulier zu erbarmen»
(Rom 11, 32).

2. Jesu Sündenverständnis

Die eben angeführte Aussage des Paulus
stimmt voll überein mit Jesu Verkündigung
vom vergebenden Gott: Gott vergibt den
Menschen die Sünde, ohne dass diese eine
Vorleistung aufweisen müssen. Spontan
stellt sich die Frage: Warum handelt denn
Gott so? Ist es etwa gar nicht so schlimm zu
sündigen, Sünder zu sein? Jesu warnende
Aussage über das Schicksal der Sünder zeigt
erschreckend deutlich, welche Katastrophe
die Sünde für den Menschen bedeutet.
Modern formuliert können wir sagen: Der
sündige Mensch ist, wenn er in der Sünde ver¬

harrt, zum endgültigen Scheitern verurteilt,
verurteilt nicht von Gott, sondern durch
sich selber. Durch die Sünde verurteilt der
Mensch sich selber, für immer und ewig
gescheitert zu sein, für immer und ewig zu
leiden unter dem ungestillten Liebesdurst seines

Herzens (ob es tatsächlich einen
Menschen gibt, der diesem endgültigen Scheitern
anheim fällt, wissen wir nicht. Aufgrund der
Gesamttendenz der Verkündigung jesu vom
vergebenden Gott dürfen wir zuversichtlich
hoffen, dass kein Mensch dieser schrecklichsten

aller schrecklichen Katastrophen
anheimfällt).
Die Verkündigung Jesu vom erbarmenden
Gott, der «zum voraus» die Sünde vergibt,
wäre also falsch verstanden, wenn man aus
dieser Verkündigung den Schluss ziehen
würde: Jesus verharmlost die Sünde. Ganz
und gar nicht, im Gegenteil: Für Jesus ist
und bleibt die sündige Abkehr von Gott das
Schlimmste, was es für einen Menschen
überhaupt geben kann.
Wie versteht denn Jesus die Sünde? Die
Antwort wird ganz klar aus dem Ruf, den Jesus
an die Sünder richtet: Kehrt um! Glaubt an
die Botschaft. Sünde ist Abkehr, Trennung
von Gott, der Sünder weist das Liebesangebot

Gottes zurück, er schlägt den Liebesantrag

Gottes aus, mit ihm eine ewige
Liebesgemeinschaft zu leben und zu pflegen. Das
aber ist der grösste Selbstwiderspruch des

Menschen, der ja von Gott dazu geschaffen
und bestimmt ist, mit Gott einen ewigen
Liebesbund zu schliessen. Gott hat dem
Menschen diese innerste Sehnsucht nach dem
liebenden Gott ins Herz gelegt. Unterdrückt
der Mensch diese Liebessehnsucht nach
Gott, weigert er sich, dem sehnsüchtigen Ruf
seines Herzens nach Gott und dessen Liebe
zu folgen, dann ist das der grösste Schmerz,
den es für einen Menschen geben kann. Wer
einmal einen andern aus tiefstem Herzen,
restlos, voll und ganz, geliebt hat und von
diesem nun Ablehnung, Verachtung eines
Liebesangebotes erfährt, der weiss, was
Liebesschmerz bedeutet. Wenn wir diesen
Liebesschmerz nun ins Unendliche und Ewige
vergrössern und verlängern, dann bekommen

wir eine ganz, ganz kleine Ahnung,
welches schmerzende Unglück die Sünde für



den Menschen bedeutet. Wir können über
diesen tödlichsten Schmerz, der doch keinen
Tod bringt, nur stammelnd sprechen.
B. Lauret umschreibt die Sünde, wie Jesus
sie versteht, und die Katastrophe, welche die
Sünde für den Menschen bedeutet, folgen-
dermassen: «Die Sünde erweist sich als
Übertretung einer Norm; sie stellt dadurch
die persönliche Identität in Frage bis hin zur
Entstellung des die Würde des Menschen
begründenden Bildes Gottes. Die Wirklichkeit
der Sünde kann sich zwar in verschiedenen
Begriffen und Metaphern ausdrücken - das
Ziel verfehlen, auf Abwege geraten, sittlicher

Mangel, Hochmut usw. -, zeigt aber
immer einen Bruch mit Gott an. Gerade die
Anerkennung der Tatsache, dass der
Mensch auf ein Glück nach dem Willen Gottes

angelegt ist, macht die Erkenntnis der
Sünde möglich In der Bibel ist die Sünde
eine Übertretung der Gebote Gottes, wie sie

vonJesus in der Nächstenliebe zusammenge-
fasst wurden. Diese Auffassung (von der
Sünde, wie Jesus sie versteht) wird einsichtig
durch die Praxis Jesu und den in ihr geoffenbarten

Gott».

3. Trotzdem
«Sündenvergebung ohne Vorleistung»

Obwohl die Sünde (gemeint ist immer die
totale Abwendung von Gott, nicht nur für
einen Augenblick, sondern als Dauerzustand)

die schlimmste Tat gegen Gott ist,
indem das werbende Liebesangebot brutal,
hochmütig, ja sadistisch zurückgewiesen
wird, bietet Gott Vergebung der Sünden an,
ohne Vorleistung. Das ist die unwiderrufliche,

endgültige, immer gültig bleibende
Botschaft Jesu, wenn er den Anbruch der
Gottesherrschaft ankündigt und zu verwirklichen

beginnt.
«Jesus redet nicht nur von Heil und Befreiung,

sondern fängt gleich damit an: Versager,

Aussenseiter, gering geachtetes Landvolk

- sie finden bei ihm Anerkennung,
Menschenwürde und ein neues Leben. Sünder

empfangen Vergebung und Versöhnung,
Kranken bringt Jesus Heilung. Viele, die
von bösen Mächten oder Geisteskrankheiten
beherrscht sind, befreit er davon. Seine Hei¬

lungswunder sollen Zeichen sein, dass
wirklich Gottes Heil nahegekommen ist und
schon jetzt sein Licht vorauswirft. <Wenn
ich durch den Finger Gottes die bösen
Mächte vertreibe, dann ist das Reich Gottes
schon zu euch gekommen> (Lk 11, 20). Gottes

Herrschaft bringt dem Menschen die
wahre Freiheit: sie rettet und befreit den ganzen

Menschen; sie stiftet einen neuen
Umgang der Menschen miteinander, Gemeinschaft

in Liebe und Gerechtigkeit» (W.
Schäffer).
Wie Jesus diese Sündenvergebung praktiziert

hat, will ich im kommenden
Fortsetzungsartikel darlegen. Jetzt möchte ich nur
kurz noch eine Frage anschneiden, die dem
einen oder andern Leser gekommen sein

mag: Zwei Aussagen Jesu können uns
zeigen, dass von Seiten Gottes es keine unver-
gebbaren Sünden gibt.
Als Jesus am Kreuze hing und von den
führenden Männern des Volkes verlacht und
verspottet wurde, richtete er an den Vater
die Bitte: «Vater, vergib ihnen, denn sie wissen

nicht, was sie tun» (Lk 23, 34). Was diese

führenden Männer taten, war genau das,
was bei Markus als unvergebbare Sünde
bezeichnet wird: «Wer den Heiligen Geist
lästert, der findet in Ewigkeit keine Vergebung»

(Mk 3, 29). Die «Lästerung des Heiligen

Geistes» besteht darin, dass die Wunder,

die Jesus wirkt, nicht der Kraft des Geistes

zugeschrieben werden, sondern der
Kraft Beelzebul, des obersten der Dämonen.
Die Verspottung Jesu am Kreuz liegt ganz
auf dieser Linie. Wenn nun Jesus für diese
Spötter den Vater bittet, er soll ihnen vergeben,

dann heisst das: Jesus war überzeugt,
dass der Vater auch diese Sünden vergeben
will und kann, obwohl aufgrund der
menschlichen Bosheit diese Menschen so
verstockt sind, dass sie die Vergebung und
damit die Umkehr nicht annehmen wollen.
Mit seinem Gebet bezeugt Jesus, dass der
Vater auch diese schlimmste Verstocktheit
aufbrechen und diese Menschen zur
Umkehr führen kann.
Ein zweites Wort Jesu weist in die gleiche
Richtung. Jesus lud einen reichen jungen
Mann zur Nachfolge ein, zuerst solle dieser
aber seinen Reichtum verschenken. Der rei-



che junge Mann ging nicht ein auf diese
Einladung. Da sagteJesus: «Eher geht ein Kamel
durch ein Nadelöhr, als dass ein Reicher in
das Reich Gottes gelangt.» Als die Jünger
erschreckt fragten: Wer kann dann noch gerettet

werden, antwortete Jesus: «Für
Menschen ist das unmöglich, aber nicht für Gott;
denn für Gott ist alles möglich» (Mk 10, 27).
Daraus dürfen wir den Schluss ziehen: Gott
bietet ohne Vorbehalt Vergebung an, er

macht keine Ausnahme für eine äusserst
schwere, ja für die schwerste Sünde. Gott
bietet unbegrenzt und bedingungslos
Sündenvergebungen an. Wenn Jesus in seinem
öffentlichen Leben nun bedingungslos und
grenzenlos Sünden vergibt, dann ist er von
diesem Vertrauen auf den Vater getragen
und getrieben: Gott vergibt ohne Vorleistung,

ohne Bedingung und ohne Grenze.

34


	Jesus vergibt Sünden. 1

