
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 1

Artikel: Gottes Sohn ist Mensch geworden

Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottes Sohn ist Mensch geworden

P. Bruno Stephan Scherer

Erinnerung aus der Ministrantenzeit

Noch aus meiner Ministrantenzeit (1938/
1945) ist mir der Brauch des «Letzten
Evangeliums» in Erinnerung: Am Schluss jeder
Messfeier las der Priester den Anfang des

Johannes-Evangeliums (1, 1-18), der auch
heute noch den Evangeliums-Abschnitt der
dritten Weihnachtsmesse darstellt. Bei Vers
14 «Und das Wort ist Fleisch geworden ...»
machten Priester und Gläubige eine
Kniebeugung in Verehrung des Weihnachtsgeheimnisses.

Ich sehe den eleganten Gestus
des Kniefalls meines Heimatpfarrers
Andreas Jäggi (1899-1969) noch lebhaft vor
mir.
Mit dem dritten Lateinjahr, zu Beginn meiner

Kollegi-Zeit, begann ich, das Geschehen
am Altar mit dem Missale Romanum (in
Taschenbuchausgabe) zu verfolgen. Am
Ausdruck «Et Verbum caro factum est» habe ich
mich damals nicht gestossen, wohl aber an
der Ubersetzung «Und das Wort ist Fleisch
geworden».

«Und das Wort ist Fleisch geworden»

Bis in die Maturaklasse hinein hatte ich mit
dem Ausdruck «Fleisch» meine liebe Mühe.
Warum «Fleisch», warum diese
Metzgerladenatmosphäre, fragte ich mich. Unser
Philosophielehrer, der uns zugleich in Religion
unterrichtete, öffnete uns das Verständnis:
«Fleisch» bedeutet im biblischen Sprachgebrauch

den Menschen als Geschöpf, zum
Teil auch als Sünder vor Gott.
«Das Wort ist Fleisch geworden», drückt al¬

so das Staunen aus vor dem unerklärlichen
Geheimnis der Menschwerdung Gottes: Der
Schöpfer wird zugleich Geschöpf. Die
sinngemässe Übertragung müsste lauten: Gottes
Sohn ist Mensch geworden.

«Des Vaters ewigs Wort»

Auch an der Logos-Lehre liess uns der
Philosophie- und Religionslehrer schnuppern:
Das hebräische «däbär» bedeutet Wort
(Bericht, Befehl) und zugleich Sache (Wirklichkeit,

Vorgang). Ebenso kann das griechische
Wörtchen «Logos» mancherlei bezeichnen:
Rede, Wort, Spruch; Berechnung, Erwägung,

Grund; Vernunft. Goethe spielt mit
diesen Bedeutungen, wenn er seinen Doktor
Faustus den Beginn des Johannes-Evangeliums

«Im Anfang war das Wort» übersetzen
lässt mit: «Im Anfang war der Sinn, die
Kraft, die Tat.» All das und vieles andere
kann mitgemeint sein mit «logos». Aber in
der johanneischen Literatur meint logos das
personifizierte Wort - «des Vaters ewigs
Wort», wie wir in Johannes Taulers
Adventslied singen - Jesus Christus. Willibald
Lauck führt in seinemJohannes-Kommentar
(1941) aus, der Begriff «logos» wolle keine
trinitarische Spekulation über das vorweltliche

Leben Christi geben, sondern sei «ein
Name, der bezeichnende Name des historischen

Christus». Und dieser Christus («der
im Fleisch erschienene ewige Sohn Gottes»)
enthält «in seinem ganzen Wesen und Leben
die vollendete Offenbarung Gottes an die
Menschheit». Jesus Christus ist in der Tat
das Wort des Vaters an uns.



«Als tiefes Schweigen das All umfing»

Die betende Kirche hat früher in einer Stelle
aus dem Buch der Weisheit (18, 14 f.), die
gemäss Kontext vom Wort Gottes als dem
Racheengel handelt, der die Erstgeburt
Ägyptens schlug, das weihnachtliche Herabsteigen

des Logos auf die Erde erblickt: «Als
tiefes Schweigen das All umfing und die
Nacht bis zur Mitte gelangt war, da sprang
dein allmächtiges Wort vom Himmel, vom
königlichen Thron herab .»
Wer die Heilige Schrift auf die eigene
seelisch-geistige Entwicklung hin zu lesen
versteht, wird wie unsere Altvordern in diesem
Schweigen jenes Still-, Bescheiden- und
Bereitwerden vor Gott erblicken, das
unabdingbare Voraussetzung ist für das Hörbarwerden

und Kommen des Wortes Gottes zu
uns. «Die Stille ist der Raum des Wortes»,
schreibt der Benediktinermönch Raphael
Hombach. «Wo keine Stille ist, bleibt für
das Wort kein Raum.» Aus Max Picards
(1888-1965) Buch «Die Welt des Schweigens»

könnte man ähnliche Texte anfuhren.
In der Stille einsamen Betens, des Zwiegesprächs

mit Gott, ist - nach den
Verkündigungs-Darstellungen aus 2000 Jahren christlicher

Kunst - das Wort Gottes in Maria
Mensch geworden. Und erreicht nicht auch
uns Gottes Wort und Auftrag, wenn es uns
gelingt, still und gesammelt, von innen her
bereit, auf seine Stimme in uns zu horchen,
wenn wir warten können, bis sich uns sein
Wort und sein Auftrag schenkt? In
Gelassenheit und Geduld, im Bereitsein liegt das
Geheimnis der Heiligen und aller in Liebe
schöpferisch tätigen Menschen. «Verstehen

- durch Stille. Wirken - in Stille. Gewinnen
- aus Stille», lautet ein Meditations-Spruch
Dag Hammarskjölds.

Krippe werden für das ewige Wort
Auf Weihnachten erwarten wir ein neues
Kommen des Wortes Gottes zu uns. Christus

will in uns neu geboren werden. Ähnlich

wie in Maria will ER in uns - in der Taufe

wesenhaft und später in Wort und heiligem

Brot immer wieder eingesenkt - «Gestalt

annehmen», wie Paulus den Galatern
(4, 19) schreibt. ER will in uns leben und
wirken, beten und sich freuen, durch uns die
Menschen lieben und weihnachtlich
beschenken, durch unser Wort zu ihnen
sprechen.

Wie soll das geschehen, fragen wir vielleicht
mit Maria. Was hat ihr der Engel geantwortet?

«Der Heilige Geist wird über dich kommen,

und die Kraft des Höchsten wird dich
überschatten Denn für Gott ist nichts
unmöglich» (Lk 1, 35. 37).
Meint Johannes der Täufer dieses das
Menschenantlitz in Christi Antlitz umgestaltende
Wirken des Geistes Gottes, wenn er uns am
2. Adventssonntag zuruft: «ER (Christus)
wird euch mit dem Heiligen Geist und mit
Feuer taufen» (Mt 3, 12)? - Wir verstehen
die Mystikerin und Karmelitin Elisabeth
von Dijon (1880-1906), wenn sie um den
Geist der Liebe bittet, damit das Wort in ihr
Mensch zu werden vermag. Beten wir mit
ihr und mit Maria, damit sich das
Weihnachtsgeheimnis auch in uns ereigne: dass
«des Vaters ewigs Wort» in uns und durch
uns zu den Menschen kommen kann.

3


	Gottes Sohn ist Mensch geworden

