Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 67 (1990)

Heft: 1

Artikel: Gottes Sohn ist Mensch geworden
Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottes Sohn ist Mensch geworden

P. Bruno Stephan Scherer

Erinnerung aus der Ministrantenzeit

Noch aus meiner Ministrantenzeit (1938/
1945) ist mir der Brauch des «Letzten Evan-
geliums» in Erinnerung: Am Schluss jeder
Messfeier las der Priester den Anfang des
Johannes-Evangeliums (1, 1-18), der auch
heute noch den Evangeliums-Abschnitt der
dritten Weihnachtsmesse darstellt. Bei Vers
14 «Und das Wort ist Fleisch geworden . . .»
machten Priester und Glaubige eine Knie-
beugung in Verehrung des Weihnachtsge-
heimnisses. Ich sehe den eleganten Gestus
des Kniefalls meines Heimatpfarrers An-
dreas Jaggi (1899-1969) noch lebhaft vor
mir.

Mit dem dritten Lateinjahr, zu Beginn mei-
ner Kollegi-Zeit, begann ich, das Geschehen
am Altar mit dem Missale Romanum (in Ta-
schenbuchausgabe) zu verfolgen. Am Aus-
druck «Et Verbum caro factum est» habe ich
mich damals nicht gestossen, wohl aber an
der Ubersetzung «Und das Wort ist Fleisch
geworden».

«Und das Wort ist Fleisch geworden»

Bis in die Maturaklasse hinein hatte ich mit
dem Ausdruck «Fleisch» meine liebe Muhe.
Warum «Fleisch», warum diese Metzgerla-
denatmosphare, fragte ich mich. Unser Phi-
losophielehrer, der uns zugleich in Religion
unterrichtete, offnete uns das Verstandnis:
«Fleisch» bedeutet im biblischen Sprachge-
brauch den Menschen als Geschopf, zum
Teil auch als Sunder vor Gott.

«Das Wort ist Fleisch geworden», drucke al-

so das Staunen aus vor dem unerklirlichen
Geheimnis der Menschwerdung Gottes: Der
Schopfer wird zugleich Geschopf. Die sinn-
gemasse Ubertragung musste lauten: Gottes
Sohn ist Mensch geworden.

«Des Vaters ewigs Wort»

Auch an der Logos-Lehre liess uns der Philo-
sophie- und Religionslehrer schnuppern:
Das hebriische «dabar» bedeutet Wort (Be-
richt, Befehl) und zugleich Sache (Wirklich-
keit, Vorgang). Ebenso kann das griechische
Wortchen «Logos» mancherlei bezeichnen:
Rede, Wort, Spruch; Berechnung, Erwa-
gung, Grund; Vernunft. Goethe spielt mit
diesen Bedeutungen, wenn er seinen Doktor
Faustus den Beginn des Johannes-Evange-
liums «Im Anfang war das Wort» ibersetzen
lasst mit: «Im Anfang war der Sinn, ... die
Kraft, . .. die Tat.» All das und vieles andere
kann mitgemeint sein mit «logos». Aber in
der johanneischen Literatur meint logos das
personifizierte Wort — «des Vaters ewigs
Wort», wie wir in Johannes Taulers Ad-
ventslied singen — Jesus Christus. Willibald
Lauck fuhrt in seinem Johannes-Kommentar
(1941) aus, der Begriff «logos» wolle keine
trinitarische Spekulation uber das vorwelt-
liche Leben Christi geben, sondern sei «ein
Name, der bezeichnende Name des histori-
schen Christus». Und dieser Christus («der
im Fleisch erschienene ewige Sohn Gottes»)
enthalt «in seinem ganzen Wesen und Leben
die vollendete Offenbarung Gottes an die
Menschheit». Jesus Christus ist in der Tat
das Wort des Vaters an uns.



«Als tiefes Schweigen das All umfing»

Die betende Kirche hat frither in einer Stelle
aus dem Buch der Weisheit (18, 14 f.), die
gemass Kontext vom Wort Gottes als dem
Racheengel handelt, der die Erstgeburt
Agyptens schlug, das weihnachtliche Herab-
steigen des Logos auf die Erde erblickt: «Als
tiefes Schweigen das All umfing und die
Nacht bis zur Mitte gelangt war, da sprang
dein allmachtiges Wort vom Himmel, vom
koniglichen Thron herab .. .»

Wer die Heilige Schrift auf die eigene see-
lisch-geistige Entwicklung hin zu lesen ver-
steht, wird wie unsere Altvordern in diesem
Schweigen jenes Still-, Bescheiden- und Be-
reitwerden vor Gott erblicken, das unab-
dingbare Voraussetzung ist fur das Horbar-
werden und Kommen des Wortes Gottes zu
uns. «Die Stille ist der Raum des Wortes»,
schreibt der Benediktinermonch Raphael
Hombach. «Wo keine Stille ist, bleibt fur
das Wort kein Raum.» Aus Max Picards
(1888-1965) Buch «Die Welt des Schwei-
gens» konnte man ahnliche Texte anfuhren.
In der Stille einsamen Betens, des Zwiege-
sprachs mit Gott, ist — nach den Verkundi-
gungs-Darstellungen aus 2000 Jahren christ-
licher Kunst — das Wort Gottes in Maria
Mensch geworden. Und erreicht nicht auch
uns Gottes Wort und Auftrag, wenn es uns
gelingt, still und gesammelt, von innen her
bereit, auf seine Stimme in uns zu horchen,
wenn wir warten konnen, bis sich uns sein
Wort und sein Auftrag schenke? In Gelas-
senheit und Geduld, im Bereitsein liegt das
Geheimnis der Heiligen und aller in Liebe
schopferisch tatigen Menschen. «Verstehen

— durch Stille. Wirken — in Stille. Gewinnen
— aus Stille», lautet ein Meditations-Spruch
Dag Hammarskjolds.

Krippe werden fur das ewige Wort

Auf Weihnachten erwarten wir ein neues
Kommen des Wortes Gottes zu uns. Chri-
stus will in uns neu geboren werden. Ahn-
lich wie in Maria will ER in uns - in der Tau-
fe wesenhaft und spater in Wort und heili-
gem Brot immer wieder eingesenkt — «Ge-
stalt annehmen», wie Paulus den Galatern
(4, 19) schreibt. ER will in uns leben und
wirken, beten und sich freuen, durch uns die
Menschen lieben und weihnachtlich be-
schenken, durch unser Wort zu thnen spre-
chen.

Wie soll das geschehen, fragen wir vielleicht
mit Maria. Was hat ihr der Engel geantwor-
tet? «Der Heilige Geist wird uber dich kom-
men, und die Kraft des Hochsten wird dich
uberschatten . . . Denn fur Gott ist nichts un-
moglich» (Lk 1, 35. 37).

Meint Johannes der Taufer dieses das Men-
schenantlitz in Christi Antlitz umgestaltende
Wirken des Geistes Gottes, wenn er uns am
2. Adventssonntag zuruft: «ER (Christus)
wird euch mit dem Heiligen Geist und mit
Feuer taufen» (Mt 3, 12)? — Wir verstehen
die Mystikerin und Karmelitin Elisabeth
von Dijon (1880-19006), wenn sie um den
Geist der Liebe bittet, damit das Wort in ihr
Mensch zu werden vermag. Beten wir mit
ihr und mit Maria, damit sich das Weih-
nachtsgeheimnis auch in uns ereigne: dass
«des Vaters ewigs Wort» in uns und durch
uns zu den Menschen kommen kann.




	Gottes Sohn ist Mensch geworden

