Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 10

Artikel: Der Kern der Botschaft Jesu. 4
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

331

Der Kern der Botschaft Jesu 4

P. Anselm Butler

In den vorausgehenden Artikeln, welche den
Kern der Botschaft Jesu entfalten, habe ich
gezeigt, worin die Gottesherrschaft besteht:
Sie bringt Fulle des Lebens und beseitigt al-
les, was Leben hemmt und hindert. Gott
zeigt seine Herrschaft nicht darin, dass er als
strafender, erzirnter Herrscher ein schreck-
liches, vernichtendes Gericht halt uber alles
Gottesfeindliche und damit eigentlich ein
vernichtender Gott ist. Fur Jesus ist Gott ge-
rade das Gegenteil: nicht vernichten, son-
dern retten will Gott. Jesus verkundet den
unbedingten Heilswillen Gottes. Gottesherr-
schaft ist also Heilsherrschaft. Diese Heils-
herrschaft hat Gott in Jesus zu verwirklichen
begonnen. Sie ist daher jetzt schon, wenig-
stens anfanghaft, gegenwartig. Wie die Saat
wichst und keimt, so wichst und keimt jetzt
schon die Heilsherrschaft Gottes. Einmal
wird diese heilbringende Gottesherrschaft in
ihrer ganzen Fulle Wirklichkeit werden: al-
les, was Leben hemmt, wird vernichtet sein,
das Leben wird sich in seiner hochstmogli-
chen Fulle entfalten. Das ist dann der end-
gultige Gluckszustand, der durch nichts
mehr getrubt sein wird. «Gott wird alle Tra-
nen von den Augen der Menschen abwi-
schen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine
Trauer, keine Klage, keine Muhsal. Denn
was frither war, ist vergangen» (Offb 21, 4).
Wie kommt Jesus zu dieser heilsverkunden-
den Botschaft? Wie kommt er dazu, im Ge-
gensatz zum Taufer Gott als restlos heilbrin-
genden Gott zu verkiinden? Am Schluss des
letzten Artikels habe ich J. Blank zitiert, der
schreibt, dass Jesus eine tiefst religiose Er-
fahrung Gottes geschenkt wurde, in der er
erkannte: Gott ist in seiner grenzenlosen Lie-

be jener, der das Gluck und die Seligkeit des
Menschen will, und zwar ohne alle Vorlei-
stungen des Menschen, ohne Kasteiungen
und Opfer, und ohne dass er zuerst gerecht
sein musste. Wo, bei welchem Ereignis wur-
de Jesus diese tiefst religiose Erfahrung Got-
tes zuteil? Und eine zweite Frage: Als was fur
einen Gott hat Jesus in dieser Erfahrung
Gott kennen gelernt? Ich will versuchen, die-
se beiden Fragen zu beantworten.

1. Die Taufe Jesu als Erfahrung des heil-
bringenden Gottes

Ich habe schon in einem friheren Artikel
dargelegt, welchen Gott der Taufer verkiin-
dete: den Gott des Gerichtes. Als Jesus zu Jo-
hannes dem Taufer ging, um sich von ihm
taufen zu lassen, hatte er die gleiche Gottes-
vorstellung wie der Taufer. Diese Gottesvor-
stellung beinhaltet gemiss der biblischen
Uberlieferung ein Zweifaches: den rachen-
den Gott und den gutigen Vater, wobei zu-
erst das Gericht kommt und dann fur die,
die das Gericht bestehen, Gottes Gute und
Barmherzigkeit erscheinen wird.

«Doch als er aus dem Wasser emportaucht,
sieht er die Himmel sich 6ffnen und den neu
in sich hineinziehenden Atem wie eine Tau-
be auf sich herabkommen. Das Bild vom
Himmel, der sich offnet, besagt, dass Jahwe,
der Ich-bin-da-Gott des Volkes Israel, sich
ihm 6ffnet und erschliesst und seinen mut-
terlich-liebevollen Atem, den Taubenatem,
auf ihn herabsendet und ihn einziehen lasst.
Die Taube erinnert an den Bund der Liebe
und der Fruchtbarkeit, den Jahwe nach der
grossen Sintflut mit Noah und den Seinen



geschlossen hat, wobei er zu Noah spricht:
<Ich will kiinftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. Solange
die Erde besteht, sollen nicht aufthoren Aus-
saat und Ernte, Kilte und Hitze, Sommer
und Winter, Tag und Nache (Gen 8,21-
22). Dieser Atem des Friedens und der
Fruchtbarkeit zieht als Gottesatem in Jesus
hinein, und ahnlich wie Noah hort er die
Stimme, in der sich dieser Atem artikuliert:
<Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe
ich Gefallen gefunden> (Mk 1, 11). Jahwe er-
weist sich ihm als der viterlich-mutterliche,
zartlich liebende Ich-bin-da-Gott, der, wie
Hosea es ausdrucke, sein Kind an die Wan-
gen hebt und sich ihm zuneigt (vgl. Hos
11, 4)» (G. Baudler).

Mit dieser einzigartigen Gotteserfahrung be-
ginnt das Evangelium vom Messias Jesus.
Denn, was war passiert? Gemass der Predigt
des Taufers kommt zuerst das Gericht, erst

dann ereignet sich fur die, die im Gericht be- -

stehen, die barmherzige Nahe Jahwes. Jesus
erfahrt es anders. «Kein Gericht ist erfolgt.
Und doch hat sich Jahwe ihm liebend zuge-
neigt, hat ihn aus der Gottesferne befreit
und als seinen geliebten Sohn anerkannt und
bestatigt. Das, was Johannes als #ach dem
Gericht kommend verheissen hat, das neue
Lebendigwerden des mutterlich liebenden
Ich-bin-da-Gottes in seinem Volk, die Got-
tesherrschaft, hat in Jesu Erfahrung schon be-
gonnen. Statt zuerst als Racher und Richter
hat Jahwe sich sofort und unmittelbar als gu-
tiger Vater, als liebende Mutter, als <abba>
(d. h. als Papa/Mama), wie Jesus spater sa-
gen wird, ihm erschlossen» (G. Baudler).

Diese Erfahrung fuhrt Jesus vom Taufer
weg. Sie treibt ihn zunachst in die Einsam-
keit der Wuste, dem Ort der Besinnung und
des Neuanfangs. Auch dort bleibt «der Got-
tesatem und die Gottesstimme bei ihm und
machen den unwirtlichen Ort zum Para-

dies» (G. Baudler).

2. Jesu neues Gottesverstandnis

Damit ist Jesu Gottesverstandnis im Kern
verwandelt worden. Von der Verkundigung
des Alten Bundes her kannte Jesu zwei Bil-
der von Gott: den rettenden Gott, der Israel

aus der Sklaverei Agyptens befreite und sich
dem Mose offenbarte als der liebende Gortr,
der immer rettend gegenwartig ist: Jahwe;
aber auch den Schreckensgott, der in seinem
Zorn auftaucht, die Volker wie Tongeschirr
zerschmettert und Zerstorung uber die Men-
schen bringt. Er ist auch ein furchtbarer Ra-
cher- und Richtergott gegentiber denen, die
Israel unterdricken und zum Abfall von ihm
bewegen.

In der Taufe und in seinem Aufenthalt in
der Wiste erfahrt Jesus nun nur noch den
liebenden rettenden Gott, Jahwe, keine Spur
mehr vom rachenden und richtenden Gott.
Er erfihrt Gott als jenen, der ohne Strafe
und Gericht Verzeihung schenkt, der nur
Leben will, der allen seine Liebe, Zuneigung
und Gemeinschaft schenken will. Hier ist
der Ursprung, die Quelle, aus der Jesus seine
Kernbotschaft von der Gottesherrschaft
schopft und speist. Es ist dieses neue Gottes-
verstandnis, Gott als den Vergebenden,
nicht den Strafenden und Richtenden, von
dem Jesus gepragt und erfullt ist und nun die
Botschaft von der Gottesherrschaft als wirk-
lich «Frohe Botschaft» verkunden kann.
Damit will ich nicht sagen, dass bei Jesus der
«Richtergott» tiberhaupt verschwunden sei.
Es soll vor allem die neue Akzentsetzung be-
tont werden, wodurch das Antlitz Gottes in
einem ganz neuen Licht erscheint. A. Ganoc-
zy formuliert diese neue Akzentsetzung so:
«Das Kommen Gottes, das Jesus verkundigt,
und das in Jesu Wirken schon anfanghaft
sich ereignet, ist ein Zu-Kommen des gnadi-
gen Gottes auf die Menschen, so dass seine
Ankundigung zu Recht <rohe Kunde>,
Frohbotschaft, Evangelium heisst. Darin
liegt ein erheblicher Unterschied zwischen
der Predigt Jesu und der des Taufers: <Wah-
rend der Taufer das drohende Gericht an-
kundigt, ruft Jesus hier und jetzt die anbre-
chende Heilszeit aus, in der Gott Armut und
Not wendet (vgl. die Seligpreisungen der
Bergpredigt) und sich der Sunder in gren-
zenloser Liebe erbarmen will (vgl. die
Gleichnisse in Lk)> (Schnackenburg).

Der eminent positive, evangelische Charak-
ter der jesuanischen Verkundigung ist un-
ubersehbar. Er entspricht gleichsam ihrer
grundsatzlichen und bleibenden Bewegungs-

332



C. Voor, el ¢ 17, \
333 e Yoann Alihacl Motz Dict-: exe-o A1



richtung, diesicherstsekundar, gleichsam im
Notfall, zur Gerichtsdrohung wendet. Erst
wenn sich die Horer dem Evangelium ver-
schliessen,schlagtdie Frohbotschaft in Droh-
botschaft um; sie behalt diese Note nur so
lang, als die Horer keine Friichte der Umkehr
zeitigen. Nie setzt aber Jesus beim Gerichts-
thema an, nie beginnt er damit seine Predigt.
Schon aus diesen Grunden durfte wohl fest-
gehalten werden: Die von Jesus verkundete
Gottesherrschaft ist als «Gnadenherrschafe
gemeint . . ., in der er sein schopfungsumfas-
sendes Wohlwollen der Kreatur zuwendet,
mit ihr fuhlt, ihr in ithrer Armseligkeit und
trotz ihrer Sunde grosszugig gerecht wird,
ihr Erbarmen und Liebe erweist, und dies in
der von Jesus selbst unverwechselbar ge-
pragten eschatologischen Endgultigkeit.

Die Initiative einer solchen vollig neuartigen
Gott-Mensch-Beziehung  gehort  Gottes
Heilswillen allein; wie alle andern Gnaden-
erweise des Ewigen sind sie frei, ungeschul-
det, jedes Menschenmasses und Berechnens
spottend. Gott bindet sich frei. Seine Frei-
heit leuchtet schon dadurch ein, dass sein
Reich noch aussteht und kommt, wann und
wie es will. Sein Sich-Binden zeigt sich in der
Seligkeit, die er durch seinen Bevollmachtig-
ten den Menschen unwiderruflich zuspre-
chen und -teilen ldsst.»

3. Jesu neuer Name fur Gott: Abba

In der Taufe am Jordan hatJesus den Gott Is-
raels erfahren als den Ich-bin-da-Gott. Aber
diese Gotteserfahrung war so tief, der mut-
terlich-liebende Atem, den Jesus einatmen
durfte, liess Jesus erkennen, dass der bishe-
rige Name fur diesen rettenden, liebenden
Gott: Jahwe, zu schwach war, um diese un-
fassbare Zuneigung. Liebe, Sorge, Hinge-
bungsbereitschaft und Vergebungsbereit-
schaft, das «Zuvorkommen» Gottes, sein
Wohlwollen und Erbarmen, seine unwider-
rufliche Zuwendung zu den Menschen we-
nigstens ahnungsweise zum Ausdruck zu
bringen. Und so schafft nun Jesus einen
neuen Namen fur diesen Gott, einen Na-
men, in dem die ganze mutterlich-vaterliche
Zartlichkeit anklingt. Er nennt den Gott Jah-
we nun «Abba».

Wenn Jesus den Jahwe-Gott mit diesem Na-
men «Abba» anspricht, dann ist das etwas
Neues, etwas bis jetzt Unerhortes. Zwar liegt
es auf der Linie der Anrede Gottes als Vater
im Alten Testament. In der Zeit vor dem
Exil war Israel zurtickhaltend mit der Anre-
de Gottes als Vater, weil das im Blick auf die
Religionen der umgebenden Volker hatte
falsch verstanden werden konnen, etwa im
Sinne, dass Gott physisch Vater der Israeli-
ten sei. In der nachexilischen Zeit spricht Is-
rael unbekummerter von Jahwe als Vater.
«Mit dieser Anrede will Israel bezeugen,
dass es seinem <Vater-Gott Leben und
Schutz verdankt. Gerade das Motiv des
Schutzes tritt haufig auf: Der Vater schafft
Geborgenheit, schenkt Zutrauen und ruft
Dankbarkeit hervor. Gute, Fursorglichkeit
und Liebe bestimmen das Vaterbild immer
mehr. Ja, die Vatervorstellung ist auf einmal
so weit geworden, dass sie mutterliche Zuge
aufnehmen kann. Das Symbol des Vaters er-
weitert sich und wird reicher. Liebe, Fursor-
ge, Erbarmen beginnen zu leuchten» (K.
Lehmann).

Wenn Jesus Jahwe nun «Abba» nennt, dann
liegt das auf dieser Linie, fuhrt aber diese Li-
nie auf den Hohepunkt. «Abba» ist eine Lall-
form, gehort also in die Sprache der kleinen
Kinder. In der Gotteserfahrung bei der Tau-
fe hat Jesus also Gott erfahren nicht nur als
jenen, der schiitzend da ist, sondern als jenen,
der thm zugeneigt, in ihn verliebt ist, wie
nur der beste Vater in sein kleines Kind zu-
geneigt und verliebt sein kann. Wenn «Jah-
we» besagt, dass Gott nahe ist, dann erfahrt
Jesus in der Taufe diese Nahe Gottes aufein-
malige, unerhorte Weise als schutzende, ber-
gende, innige, fursorgende, liebende Nihe,
eine Nahe der Liebe und Zuneigung, der
Verbundenheit und Verliebtheit, wie sie in
dichtester Form uberhaupt nur moglich ist.
Diese Verbundenheit mit Gott, dieser ein-
malige und aussergewohnliche Bezug zum
Vater macht die gesamte Lebensgeschichte
Jesu erst in ihrer ganzen Tiefe und Bedeu-
tung fassbar und gibt die letzte Begrindung
tir das Unerhorte, dass Jesus Jahwe «Abba»
nennt. Uber die Bedeutung dieser Anrede
Jahwes als «Abba» schreibt B. Forte: «Auch
wenn sich diese Anrede nur dreimal im

334



335

Neuen Testament findet (Mk 14, 36; Rom
8, 15 und Gal 4, 6), die Tatsache selbst, dass
sie in Schreiben an griechische und latei-
nische Gemeinden gebraucht wird, beweist
ihre einzigartige Bedeutung. Die 170 Male,
die Jesus in den Evangelien Gott <Vater,
mein Vater> nennt (Mk 4; Lk 15; Mt 42 und
Joh 109 mal), kann man mit gutem Grund
das aramaische Abba mithoren. Die Einzig-
artigkeit dieser Weise, sich an den Gott der
Viter zu wenden «ist eine zweifache: zum er-
sten Mal begegnet man im palastinensischen
Umkreis einer individuellen Anrufung des
Vaters, und zum ersten Mal ruft ein Jude,
der sich an Gott wendet, ihn mit dem Na-
men Abba an, der der familiaren Sprache
entlehnt ist. Jesus wendet sich an Gott wie
ein Kind an seinen Vater auf Erden.» <Es
war etwas Neues und Unerhortes, dass Jesus
es gewagt hat, diesen Schritt zu vollziehen.
Er hat so mit seinem Gott geredet wie das
Kind mit seinem Vater, so schlicht, so innig,
so geborgen. Das Abba der Gottesanrede Je-
su enthullt das Herzstuck seines Gottesver-
haltnisses.> »

Weil Jesus Jahwe als solchen «abba» erfah-
ren durfte, darum konnte er auch seine ein-
zigartige, einmalige Botschaft von Gott und
seiner Herrschaft in so faszinierender Weise
verkiinden, dass Menschen nicht nur von Je-
sus fasziniert wurden, sondern ebenso von

jenem Gott, den er als «Abba» verkiindete.
Wenn Jesus von diesem Abba sprach, dann
spurten die Leute, dass Jesus hier von einem
Gott sprach, den er in seiner uberwaltigen-
den Liebe und Gute, seinem Wohlwollen
und Erbarmen erfahren durfte. So konnen
wir den Kern der Botschaft Jesu in die
schlichte, einfache und doch so unfassbare
Aussage zusammenfassen: Abba, der euch
Menschen liebt, wie der beste Vater nur sein
Kind lieben kann, will jetzt kommen und
euch seine ganze Liebe und damit sein gan-
zes Gluck schenken. Offnet euch diesem Ab-
ba, kehrt um vom bisherigen Gottesbild,
glaubt daran, dass Jahwe wirklich ein «Ab-
ba» ist, der alles gut und herrlich und glick-
lich machen will.

Die ganze inhaltliche Fille, die Jesus in die-
sem neuen Gottesnamen «Abba» zum Aus-
druck bringen will, macht er offenbar und
fassbar, verstandlich und einleuchtend in
seinem Wirken durch Wort und Tat: zuerst
und vor allem in seinem Verhalten zu den
Sundern, dann zu den Kranken und Notlei-
denden, in seiner Einstellung zum Gesetz
und in seinen Gleichnissen. Die herrlichste
und zugleich erschutterndste Offenbarung
dessen, was Gott als «Abba» besagt, offen-
bart Jesus in seinem Leben und seiner selbst-
losen Hingabe an die Menschen bis zum
Tod am Kreuz.




	Der Kern der Botschaft Jesu. 4

