
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 10

Artikel: Der Kern der Botschaft Jesu. 4

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kern der Botschaft Jesu 4

P. Anselm Butler

In den vorausgehenden Artikeln, welche den
Kern der Botschaft Jesu entfalten, habe ich
gezeigt, worin die Gottesherrschaft besteht:
Sie bringt Fülle des Lebens und beseitigt
alles, was Leben hemmt und hindert. Gott
zeigt seine Herrschaft nicht darin, dass er als

strafender, erzürnter Herrscher ein schreckliches,

vernichtendes Gericht hält über alles
Gottesfeindliche und damit eigentlich ein
vernichtender Gott ist. Für Jesus ist Gott
gerade das Gegenteil: nicht vernichten,
sondern retten will Gott. Jesus verkündet den
unbedingten Heilswillen Gottes. Gottesherrschaft

ist also Heiisherrschaft. Diese
Heilsherrschaft hat Gott in Jesus zu verwirklichen
begonnen. Sie ist daher jetzt schon, wenigstens

anfanghaft, gegenwärtig. Wie die Saat
wächst und keimt, so wächst und keimt jetzt
schon die Heilsherrschaft Gottes. Einmal
wird diese heilbringende Gottesherrschaft in
ihrer ganzen Fülle Wirklichkeit werden:
alles, was Leben hemmt, wird vernichtet sein,
das Leben wird sich in seiner höchstmöglichen

Fülle entfalten. Das ist dann der
endgültige Glückszustand, der durch nichts
mehr getrübt sein wird. «Gott wird alle Tränen

von den Augen der Menschen
abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine
Trauer, keine Klage, keine Mühsal. Denn
was früher war, ist vergangen» (Offb 21,4).
Wie kommt Jesus zu dieser heilsverkündenden

Botschaft? Wie kommt er dazu, im
Gegensatz zum Täufer Gott als restlos heilbringenden

Gott zu verkünden? Am Schluss des
letzten Artikels habe ich J. Blank zitiert, der
schreibt, dass Jesus eine tiefst religiöse
Erfahrung Gottes geschenkt wurde, in der er
erkannte: Gott ist in seiner grenzenlosen Lie¬

be jener, der das Glück und die Seligkeit des
Menschen will, und zwar ohne alle
Vorleistungen des Menschen, ohne Kasteiungen
und Opfer, und ohne dass er zuerst gerecht
sein müsste. Wo, bei welchem Ereignis wurde

Jesus diese tiefst religiöse Erfahrung Gottes

zuteil? Und eine zweite Frage: Als was für
einen Gott hat Jesus in dieser Erfahrung
Gott kennen gelernt? Ich will versuchen, diese

beiden Fragen zu beantworten.

1. Die Taufe Jesu als Erfahrung des
heilbringenden Gottes

Ich habe schon in einem früheren Artikel
dargelegt, welchen Gott der Täufer verkündete:

den Gott des Gerichtes. Als Jesus zu
Johannes dem Täufer ging, um sich von ihm
taufen zu lassen, hatte er die gleiche
Gottesvorstellung wie der Täufer. Diese Gottesvor-
steilung beinhaltet gemäss der biblischen
Uberlieferung ein Zweifaches: den rächenden

Gott und den gütigen Vater, wobei
zuerst das Gericht kommt und dann für die,
die das Gericht bestehen, Gottes Güte und
Barmherzigkeit erscheinen wird.
«Doch als er aus dem Wasser emportaucht,
sieht er die Himmel sich öffnen und den neu
in sich hineinziehenden Atem wie eine Taube

auf sich herabkommen. Das Bild vom
Himmel, der sich öffnet, besagt, dass Jahwe,
der Ich-bin-da-Gott des Volkes Israel, sich
ihm öffnet und erschliesst und seinen
mütterlich-liebevollen Atem, den Taubenatem,
auf ihn herabsendet und ihn einziehen lässt.
Die Taube erinnert an den Bund der Liebe
und der Fruchtbarkeit, den Jahwe nach der

grossen Sintflut mit Noah und den Seinen



geschlossen hat, wobei er zu Noah spricht:
«Ich will künftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. Solange
die Erde besteht, sollen nicht aufhören Aussaat

und Ernte, Kälte und Hitze, Sommer
und Winter, Tag und Nacht> (Gen 8,21-
22). Dieser Atem des Friedens und der
Fruchtbarkeit zieht als Gottesatem in Jesus
hinein, und ähnlich wie Noah hört er die
Stimme, in der sich dieser Atem artikuliert:
<Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe
ich Gefallen gefunden* (Mk 1, 11). Jahwe
erweist sich ihm als der väterlich-mütterliche,
zärtlich liebende Ich-bin-da-Gott, der, wie
Hosea es ausdrückt, sein Kind an die Wangen

hebt und sich ihm zuneigt (vgl. Hos
11, 4)» (G. Baudler).
Mit dieser einzigartigen Gotteserfahrung
beginnt das Evangelium vom Messias Jesus.
Denn, was war passiert? Gemäss der Predigt
des Täufers kommt zuerst das Gericht, erst
dann ereignet sich für die, die im Gericht
bestehen, die barmherzige Nähe Jahwes. Jesus
erfährt es anders. «Kein Gericht ist erfolgt.
Und doch hat sich Jahwe ihm liebend
zugeneigt, hat ihn aus der Gottesferne befreit
und als seinen geliebten Sohn anerkannt und
bestätigt. Das, was Johannes als nach dem
Gericht kommend verheissen hat, das neue
Lebendigwerden des mütterlich liebenden
Ich-bin-da-Gottes in seinem Volk, die
Gottesherrschaft, hat in Jesu Erfahrung schon

begonnen. Statt zuerst als Rächer und Richter
hatJahwe sich sofort und unmittelbar als
gütiger Vater, als liebende Mutter, als <abba>

(d. h. als Papa/Mama), wie Jesus später
sagen wird, ihm erschlossen» (G. Baudler).
Diese Erfahrung führt Jesus vom Täufer
weg. Sie treibt ihn zunächst in die Einsamkeit

der Wüste, dem Ort der Besinnung und
des Neuanfangs. Auch dort bleibt «der
Gottesatem und die Gottesstimme bei ihm und
machen den unwirtlichen Ort zum Paradies»

(G. Baudler).

2. Jesu neues GottesVerständnis

Damit ist Jesu Gottesverständnis im Kern
verwandelt worden. Von der Verkündigung
des Alten Bundes her kannte Jesu zwei Bilder

von Gott: den rettenden Gott, der Israel

aus der Sklaverei Ägyptens befreite und sich
dem Mose offenbarte als der liebende Gott,
der immer rettend gegenwärtig ist: Jahwe;
aber auch den Schreckensgott, der in seinem
Zorn auftaucht, die Völker wie Tongeschirr
zerschmettert und Zerstörung über die
Menschen bringt. Er ist auch ein furchtbarer
Rächer- und Richtergott gegenüber denen, die
Israel unterdrücken und zum Abfall von ihm
bewegen.
In der Taufe und in seinem Aufenthalt in
der Wüste erfährt Jesus nun nur noch den
liebenden rettenden Gott, Jahwe, keine Spur
mehr vom rächenden und richtenden Gott.
Er erfährt Gott als jenen, der ohne Strafe
und Gericht Verzeihung schenkt, der nur
Leben will, der allen seine Liebe, Zuneigung
und Gemeinschaft schenken will. Hier ist
der Ursprung, die Quelle, aus der Jesus seine
Kernbotschaft von der Gottesherrschaft
schöpft und speist. Es ist dieses neue
Gottesverständnis, Gott als den Vergebenden,
nicht den Strafenden und Richtenden, von
demJesus geprägt und erfüllt ist und nun die
Botschaft von der Gottesherrschaft als wirklich

«Frohe Botschaft» verkünden kann.
Damit will ich nicht sagen, dass bei Jesus der
«Richtergott» überhaupt verschwunden sei.
Es soll vor allem die neue Akzentsetzung
betont werden, wodurch das Antlitz Gottes in
einem ganz neuen Licht erscheint. A. Ganoc-
zy formuliert diese neue Akzentsetzung so:
«Das Kommen Gottes, das Jesus verkündigt,
und das in Jesu Wirken schon anfanghaft
sich ereignet, ist ein Zu-Kommen des gnädigen

Gottes auf die Menschen, so dass seine
Ankündigung zu Recht «frohe Kunde*,
«Frohbotschaft*, Evangelium heisst. Darin
liegt ein erheblicher Unterschied zwischen
der PredigtJesu und der des Täufers: «Während

der Täufer das drohende Gericht
ankündigt, ruft Jesus hier und jetzt die
anbrechende Heilszeit aus, in der Gott Armut und
Not wendet (vgl. die Seligpreisungen der
Bergpredigt) und sich der Sünder in
grenzenloser Liebe erbarmen will (vgl. die
Gleichnisse in Lk)> (Schnackenburg).
Der eminent positive, evangelische Charakter

der jesuanischen Verkündigung ist
unübersehbar. Er entspricht gleichsam ihrer
grundsätzlichen und bleibenden Bewegungs-





richtung, die sich erst sekundär, gleichsam im
Notfall, zur Gerichtsdrohung wendet. Erst
wenn sich die Hörer dem Evangelium ver-
schliessen, schlägt die Frohbotschaft in
Drohbotschaft um; sie behält diese Note nur so

lang, als die Hörer keine Früchte der Umkehr
zeitigen. Nie setzt aber Jesus beim Gerichtsthema

an, nie beginnt er damit seine Predigt.
Schon aus diesen Gründen dürfte wohl
festgehalten werden: Die von Jesus verkündete
Gottesherrschaft ist als <Gnadenherrschaft>
gemeint. in der er sein schöpfungsumfassendes

Wohlwollen der Kreatur zuwendet,
mit ihr fühlt, ihr in ihrer Armseligkeit und
trotz ihrer Sünde grosszügig gerecht wird,
ihr Erbarmen und Liebe erweist, und dies in
der von Jesus selbst unverwechselbar
geprägten eschatologischen Endgültigkeit.
Die Initiative einer solchen völlig neuartigen
Gott-Mensch-Beziehung gehört Gottes
Heilswillen allein; wie alle andern Gnadenerweise

des Ewigen sind sie frei, ungeschul-
det, jedes Menschenmasses und Berechnens
spottend. Gott bindet sich frei. Seine Freiheit

leuchtet schon dadurch ein, dass sein
Reich noch aussteht und kommt, wann und
wie es will. Sein Sich-Binden zeigt sich in der
Seligkeit, die er durch seinen Bevollmächtigten

den Menschen unwiderruflich zusprechen

und -teilen lässt.»

3. Jesu neuer Name für Gott: Abba

In der Taufe amjordan hatjesus den Gott
Israels erfahren als den Ich-bin-da-Gott. Aber
diese Gotteserfahrung war so tief, der müt-
terlich-liebende Atem, den Jesus einatmen
durfte, liess Jesus erkennen, dass der bisherige

Name für diesen rettenden, liebenden
Gott: Jahwe, zu schwach war, um diese un-
fassbare Zuneigung. Liebe, Sorge,
Hingebungsbereitschaft und Vergebungsbereitschaft,

das «Zuvorkommen» Gottes, sein
Wohlwollen und Erbarmen, seine unwiderrufliche

Zuwendung zu den Menschen
wenigstens ahnungsweise zum Ausdruck zu
bringen. Und so schafft nun Jesus einen
neuen Namen für diesen Gott, einen
Namen, in dem die ganze mütterlich-väterliche
Zärtlichkeit anklingt. Er nennt den GottJahwe

nun «Abba».

Wenn Jesus den Jahwe-Gott mit diesem
Namen «Abba» anspricht, dann ist das etwas
Neues, etwas bis jetzt Unerhörtes. Zwar liegt
es auf der Linie der Anrede Gottes als Vater
im Alten Testament. In der Zeit vor dem
Exil war Israel zurückhaltend mit der Anrede

Gottes als Vater, weil das im Blick auf die
Religionen der umgebenden Völker hätte
falsch verstanden werden können, etwa im
Sinne, dass Gott physisch Vater der Israeliten

sei. In der nachexilischen Zeit spricht
Israel unbekümmerter von Jahwe als Vater.
«Mit dieser Anrede will Israel bezeugen,
dass es seinem Waten-Gott Leben und
Schutz verdankt. Gerade das Motiv des
Schutzes tritt häufig auf: Der Vater schafft
Geborgenheit, schenkt Zutrauen und ruft
Dankbarkeit hervor. Güte, Fürsorglichkeit
und Liebe bestimmen das Vaterbild immer
mehr. Ja, die Vatervorstellung ist auf einmal
so weit geworden, dass sie mütterliche Züge
aufnehmen kann. Das Symbol des Vaters
erweitert sich und wird reicher. Liebe, Fürsorge,

Erbarmen beginnen zu leuchten» (K.
Lehmann).
Wenn Jesus Jahwe nun «Abba» nennt, dann
liegt das auf dieser Linie, führt aber diese
Linie auf den Höhepunkt. «Abba» ist eine
Lallform, gehört also in die Sprache der kleinen
Kinder. In der Gotteserfahrung bei der Taufe

hatjesus also Gott erfahren nicht nur als
jenen, der schützend da ist, sondern als jenen,
der ihm zugeneigt, in ihn verliebt ist, wie
nur der beste Vater in sein kleines Kind
zugeneigt und verliebt sein kann. Wenn «Jahwe»

besagt, dass Gott nahe ist, dann erfährt
Jesus in der Taufe diese Nähe Gottes auf
einmalige, unerhörte Weise als schützende,
bergende, innige, fürsorgende, liebende Nähe,
eine Nähe der Liebe und Zuneigung, der
Verbundenheit und Verliebtheit, wie sie in
dichtester Form überhaupt nur möglich ist.
Diese Verbundenheit mit Gott, dieser
einmalige und aussergewöhnliche Bezug zum
Vater macht die gesamte Lebensgeschichte
Jesu erst in ihrer ganzen Tiefe und Bedeutung

fassbar und gibt die letzte Begründung
für das Unerhörte, dass Jesus Jahwe «Abba»
nennt. Uber die Bedeutung dieser Anrede
Jahwes als «Abba» schreibt B. Forte: «Auch
wenn sich diese Anrede nur dreimal im



Neuen Testament findet (Mk 14, 36; Rom
8, 15 und Gal 4, 6), die Tatsache selbst, dass
sie in Schreiben an griechische und
lateinische Gemeinden gebraucht wird, beweist
ihre einzigartige Bedeutung. Die 170 Male,
die Jesus in den Evangelien Gott <Vater,
mein Vater> nennt (Mk 4; Lk 15; Mt 42 und
Joh 109 mal), kann man mit gutem Grund
das aramäische Abba mithören. Die
Einzigartigkeit dieser Weise, sich an den Gott der
Väter zu wenden <ist eine zweifache: zum
ersten Mal begegnet man im palästinensischen
Umkreis einer individuellen Anrufung des

Vaters, und zum ersten Mal ruft ein Jude,
der sich an Gott wendet, ihn mit dem
Namen Abba an, der der familiären Sprache
entlehnt ist. Jesus wendet sich an Gott wie
ein Kind an seinen Vater auf Erden.> <Es

war etwas Neues und Unerhörtes, dass Jesus
es gewagt hat, diesen Schritt zu vollziehen.
Er hat so mit seinem Gott geredet wie das
Kind mit seinem Vater, so schlicht, so innig,
so geborgen. Das Abba der Gottesanrede Jesu

enthüllt das Herzstück seines
Gottesverhältnisses.* »

Weil Jesus Jahwe als solchen «abba» erfahren

durfte, darum konnte er auch seine
einzigartige, einmalige Botschaft von Gott und
seiner Herrschaft in so faszinierender Weise
verkünden, dass Menschen nicht nur von
Jesus fasziniert wurden, sondern ebenso von

jenem Gott, den er als «Abba» verkündete.
Wenn Jesus von diesem Abba sprach, dann
spürten die Leute, dass Jesus hier von einem
Gott sprach, den er in seiner überwältigenden

Liebe und Güte, seinem Wohlwollen
und Erbarmen erfahren durfte. So können
wir den Kern der Botschaft Jesu in die
schlichte, einfache und doch so unfassbare
Aussage zusammenfassen: Abba, der euch
Menschen liebt, wie der beste Vater nur sein
Kind lieben kann, will jetzt kommen und
euch seine ganze Liebe und damit sein ganzes

Glück schenken. Offnet euch diesem Abba,

kehrt um vom bisherigen Gottesbild,
glaubt daran, dass Jahwe wirklich ein «Abba»

ist, der alles gut und herrlich und glücklich

machen will.
Die ganze inhaltliche Fülle, die Jesus in
diesem neuen Gottesnamen «Abba» zum
Ausdruck bringen will, macht er offenbar und
fassbar, verständlich und einleuchtend in
seinem Wirken durch Wort und Tat: zuerst
und vor allem in seinem Verhalten zu den
Sündern, dann zu den Kranken und
Notleidenden, in seiner Einstellung zum Gesetz
und in seinen Gleichnissen. Die herrlichste
und zugleich erschütterndste Offenbarung
dessen, was Gott als «Abba» besagt, offenbart

Jesus in seinem Leben und seiner selbstlosen

Hingabe an die Menschen bis zum
Tod am Kreuz.

335


	Der Kern der Botschaft Jesu. 4

